
International Research Journal of Religious Studies, Vol.:3, Issue: 02,July-Dec 2023 PP: 168-176 

 

 

168 

 

   OPEN ACCESS S 

IRJRS 

ISSN (Online): 2959-1384 

ISSN (Print): 2959-2569 

www.irjrs.com 
 

  

 

ازل   حسن   نظریہ ک  اقبال   اور   اظہار  جمالیات   ک   ازل   حسن  

THE AESTHETICAL EXPRESSION OF THE 

ULTIMATE BEAUTY AND IQBAL'S CONCEPTION 

OF BEAUTY 
 

Bushra Sheereen 

Assistant Professor Kinnaird College Lahore.
Email: bushrasheereen99@gmail.com 

https://orcid.org/0009 - 0009- 4387- 3542 
 

Abstract 

Beauty and aesthetic senses are scattered in entire 

universe which proves the power of connectivity between Allah 

Almighty and His creatures. Classic philosophers considered 

God as the icon of beauty and charm; similarly the divine and 

manmade religions also presented aesthetic experiences and 

pleasures while focusing around the philosophy of beauty. 

According to Islam, Allah is beautiful and He created his all 

creatures in a very beautiful and careful way, although in all 

visible and hidden phenomenons in the universe, Allah has 

placed signs for those of understanding. The present research 

work is focusing on the expression of aesthetic sense in the light 

of Iqbal’s poetry which presents the uniqueness of beauty. As 

Iqbal said that Touheed is more than beauty and he believes that 

having faith in the oneness for Allah Almighty in Islam is the 

centre of all aesthetic senses of the universe. The current study is 

conducted in descriptive style while using primary and secondary 

sources e.g. Holy Quran, books written by Allama Iqbal and 

articles etc. Iqbal’s poetry is universal in the sense that he 

discussed every phenomenon according to the Islamic layers and 

teachings and he also connected beauty with the oneness of 

Almighty which is the manifestation of the charm of the world.  

Key Words: Aesthetic sense, Iqbal, Poetry, Beauty, Universe. 

file:///E:/IRJRS/1۔1/3.2/bushrasheereen99@gmail.com
https://orcid.org/0009%20-%200009-%204387-%203542


 2،شمار ہ: 3جلد: ،  3202  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

 

169 

 

 

 موضوع کاتعار ف 

انسان ہمیشہ ان دیکھی چیزوں کے بھی خوف میں مبتلا ہو جانے ک عادی ہے وہ جب سے اس دنیا میں آیا ہے اپنے  

طلوع ہونے والا سورج اور اس سورج سے آسمان کی بدلتی ارد گرد مظاہر فطرت دیکھ کر حیرت میں مبتلا ہے۔ صبح کے وقت  

رنگت دیکھ کر وہ حیران رہ جاتا ہے۔ شام ڈھلے غروب آفتاب کے وقت آسمان پر صبح کی نسبت ایک الگ رنگ کی دنیا دیکھ کر  

ان مظا وہ  اور اس وقت اس کی حیرت اپنے عروج پر پہنچ جات ہے جب  کو وہ پھر سے حیرت میں مبتلا ہو جاتا ہے  ہرفطرت 

باقاعدگی کی لڑی میں پرویا ہوا دیکھتا ہے۔ اس طرح نظام شمسی،چاند کے روپ، ستاروں ک غبار، کہکشاں ک جھرمٹ۔ اس کو 

سے روشناس کرواتا ہے۔   “Beautyاس کئنات کے اندر جہاں وقت ک تصور دیتا ہے وہاں اس کو ”خوبصورت“ اور ”حسن

سے اس کے حواس دیتے ہیں وہ غور کرتا ہے، تفکر کرتا ہے اور کسی نتیجے پر پہنچنے کی ان اشیاء کے بارے میں جن کی اطلاع ا 

سعی پیہم میں مشغول رہتا ہے اور انجانی قوت کہ جو اپنی ذات میں حسین بھی ہے، مکمل بھی ہے اور قادر بھی ہے، کے بارے  

جو اس کئنات کے نظام کے پیچھے کسی بھی ماورائی ہستی  میں سوچنے لگتا ہے، اس کے برعکس انسانوں ک ایک گروہ ایسا بھی ہے کہ 

 :کی کرفرمائی سے انکاری ہے۔ قاضی قیصرالاسلام ”فلسفے کے بنیادی مسائل“ میں لکھتے ہیں 

انسانی تہذیب کے ہر دور میں ایسے انسان آتے رہے جنہوں نے خدا کے بارے میں اپنے خیالات ک کچھ نہ کچھ ”

تھ ہی ایسے لوگ بھی ہر دور میں ضرور ہوا کرتے ہیں جو اس طرح کے عقائد کے استناد پر سوال  اظہار ضرور کیا ہے اور سا

اٹھاتے رہتے ہیں۔ لہٰذا خدا کے معتقدین اس سلسلے میں مختلف شواہد پیش کرتے رہتے ہیں کہ خدا موجود ہے۔“ 

۱ 

رکھتے ہیں۔ خدا کے وجود کے بارے  مختلف مذاہب اپنے خدا ک ایک حسین و جمیل، مقدس، معزز ہستی ک تصور   

 میں فلاسفر، ماہر جمالیات، ماہر دینیات  مختلف دلائل دیتے ہیں جنہیں تین حصوں میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ 

 اول وہ دلائل جن ک تعلق نظام فطرت کی عمومی نوعیت سے ہے۔ ”

 ۔ دوئم وہ دلائل جو مشہور بالذات اصول اولیہ کے طور پر قبل از تجربی ہیں  

تیسرے قسم کے دلائل کی نوعیت مذہبی لوگوں کے اخلاقی تجربوں سے مختص ہے۔“ 

۲ 

فلسفیوں کے ہاں خدائے مطلق کے خدا کے تصور پر غور کرتے ہیں تو وہاں بھی ہمیں ”خدا حسن و خوبی کے منبع“  

  کی صورت میں ہی ملتا ہے۔

 “ کے بارے میں لکھتے ہیں۔ڈاکٹر نصیر احمد ناصر اپنی کتاب آرزوئے  حُسن میں ”ُحسن الٰہ 

سے حُسن حقیقی بھی کہتے ہیں۔ وجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہی حقیقت میں الحسن و الحق اور الحی القیوم ہے  ا حسن الٰہ ”

و جبروت وغیرہ وغیرہ جنہیں   اور قدوسی  و کبریائی  نورو خوشبو، عظمت  و قیومیت،  و جلال، حیات  اور حسن ہی اس کی جمال 



 ل   حس 

 

 ل   حس   نظری   کا   ا قبال   ا و ر    ا ظہار    جمالیات  کا   ا ر

 

 ا ر

170 

 

 

اور اس کے حسن یا ذات کی  انسان کی نسبت  سے صفات حسنہ یا اسماء حسنیٰ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ ذات الٰہ کے اعیان ہیں، 

طرح قدیم ہیں۔“

۳ 

اس عبارت میں مصنف نے جمالیات کے دائرہ کر میں آنے والے تمام موضوعات اور مضامین کو خدائے بزرگ  

صرف یہ کہ جمال اور جلال، نور و خوشبو، عظمت و کبریائی خدائے واحد کی و برتر سے وابستہ کر دیا ہے۔ ان کے خیال میں نہ  

صفات ہیں اور اپنی اصل میں اسی سے وابستہ ہیں اور اسی کو زیبا ہیں۔ بلکہ کئنات میں جتنے حسین مناظر ہیں، خواہ وہ پہاڑوں پہ  

 گھاس ہے یا تیرہ شبی میں روح تک ٹھنڈک ک احساس جھکے بادل ہیں، آسمان پر چھانے والی گھٹا ہے یا برف کو توڑ کر نکلنے والی

دلات دودھیا نیلی چاندنی ہے یا گرم دوپہر میں برستی کن من گرت بارش ہے یا پوری آب و تاب کے ساتھ چمکتا دمکتا آفتاب 

ہدہ کرتا ہے  عالم تاب ہے۔ سب خدا کے حسن اور جلال و جمال ک ایک مہین سا عکس لیے ہیں۔ انسان جب ان مظاہر ک مشا

اور ان کے حسن سے لطف اندوز ہوتا ہے اور خدا کی تخلیق کو سراہتا ہے تو اس کے اس مشاہدے کو کہ جس میں معروض کی 

 Aesthetic تعریف بغیر کسی تحسین، بغیر کسی افادی مقصد کے کی جائے جمالیات مشاہدہ کہلات ہے۔ اور جمالیات مشاہدہ

Experience سے مراد ہے: 

اس سے  حسن  ” اور  ہے،  جاتا  کیا  ذریعے  کے  اور قلب  باصرہ  پر سامعہ  طور  عام  ہے، جمالیات مشاہدہ  ک مشاہدہ 

جمالیات ثروت ملتی ہے اور جمالیات ذوق کی تسکین ہوت ہے۔ 

۴ 

  لہٰذا جمالیات مشاہدہ اگرچہ اپنی حقیقت میں جمالیات تجربہ ہے۔ مگر مصنف کے نزدیک یہ اپنی اصل میں ادھورا یا 

نامکمل بھی ہے۔ جمالیات مشاہدہ کیسے ادھور رہ جاتا ہے اس کے لیے جمالیات کے معنی تحریر کرنا از بس ضروری ہیں۔ ڈاکٹر  

 حُسن“ میں جمالیات کے بارے میں رقم طراز ہیں۔ 

 

ئ  

سفہ
فل

 نصیر احمد ناصر ”

 جسے مغربی علمائے  میرے نزدیک یہ حسن و فن ک علم اور نظری و عملی فلسفہ ہے (Aesthetics) جمالیات”

 زیبا یا خوبصورت اشیاء ک فلسفہ کہتے ہیں۔ میری رائے میں اس  Philosophy of Beautiful جمالیات عموماً

 

ئ  

سفہ
فل

یعنی 

ک مقصد حسن و فن کے حقائق و معارف اور صفات و اقدار کو معلوم کرنا ہے تاکہ ہم اپنی دنیا اور زندگی کو حسین بنائیں اور عالم  

فاق اور عالم دہر و لامکاں کے حُسن، نیز جمال الٰہ سے جمالیات سرورو سوز حاصل کریں اور اپنے آپ کو اہل حسن و انفس و آ 

سرور بنائیں۔“ 

۵ 

گویا جمالیات مشاہدہ، جمالیات ک صرف ایک حصہ ہے، ایک زاویہ ہے کہ جس سے انسان حظ اٹھا سکتا ہے۔ علمائے  

ہے یعنی  Aesthetic Pleasure یف یوں بیان کی ہے، جمالیات حظ سے مراد جمالیات نے جمالیات حظ کی بھی تعر 

 جمالیات مسرت۔ 

جمالیات مشاہدے سے حاصل ہونے والی خالص لذت و حلاوت ہے جو خاص کر جنسی تلذذ سے پاک ہو۔“  ”

۶ 



 2،شمار ہ: 3جلد: ،  3202  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

 

171 

 

 

ک باعث بنتا ہے۔ مگر حقیقی حسن اپنی مکمل  صورت میں آشکار اگرچہ جمالیات مشاہدہ، شاہد کے لیے جمالیات حظ 

نہیں ہوتا۔ اس کی وجہ بصری حسن کے ساتھ ”قلب“ کی تال میل ہے۔ ڈاکٹر نصیر احمد ناصر، ”آرزؤے حسن“ میں لکھتے 

ہیں کہ رب جلیل نے انسان کو نور حسی کے علاوہ نور قلبی بھی ودیعت کیا ہے جس کے ذریعے وہ حسن حقیقی ک صوری و معنوی  

  ہے۔ اس کے لیے وہ تین شرائط بیان کرتے ہیں۔ہررنگ میں مشاہدہ کر سکتا

 اول: نور قلبی کے نشو و ارتقاء ک مرحلہ مکمل ہو چکا ہو۔ 

 دوم: اس کی آرزوئے  حُسن سچی اور حر کی ہو اور اپنے کمال کو پہنچ چکی ہو۔ 

سوم: رب جلیل کی مشیت میں اُسے اپنی دید سے فیضیاب کرنا ہو۔  

۷ 

نے کے لیے محض چشم مادی کفی نہیں بلکہ ایسے قلب کی ضرورت بھی ہے کہ جو دنیاوی  گویا حقیقی حسن ک نظارہ کر

اور متحرک ہو،   اندر  حُسن کی کھوج، اس کو پہچان لینے کی خواہش موجود ہو  آلائشوں سے پاک ہو نہ صرف یہ بلکہ اس کے 

و دائم ہو۔ حقیقی حسن ک مشاہدہ صرف اسی صورت ہو سکتا  ہے۔ کئنات کے حسن ک مشاہدہ اور حسنِ متزلزل نہ ہو بلکہ قائم 

 ازل، ُحسن باری تعالیٰ ک مشاہدہ اپنے درجات میں فرق رکھتا ہے۔ 

اور   ُ” حسن کئنات ک جمالیات مشاہدہ، جو بنیادی طور پر حسی ہوتا ہے، انسان کے جمالیات ذوق کی تسکین کرتا ہے 

اس کی زندگی میں از بس اہمیت رکھتا ہے، لیکن حُسنِ حقیقی ک مشاہدہ، جو   اسے جمالیات سُرور و سوز عطا کرتا ہے۔ اس لحاظ سے 

اپنی   اور خالق حقیقی  و اعلیٰ ہے جس قدر حقیقت مجاز سے  اسی قدر افضل  ک مرہون منت ہوتا ہے، اس سے  نورِ حُسنِ قلب 

لاز اس لیے  اس کی طرح قدیم ہے،  ک  حُسن  اللہ تعالیٰ  وا علیٰ ہے۔  ابدی ہے۔ میرے مخلوقات سے افضل  اور  لافانی  و  وال 

نزدیک حُسن ہی ذاتِ الٰہ ہے اور جن حقائق کو انسان علم کی نسبت سے صفاتِ حسنہ )مثلاً جمال و جلال، حیات و قبولیت، نور و 

خوشبو، قدوسی و جبروت، عظمت و کبریائی وغیرہ وغیرہ سے تعبیر کرتا ہے، وہ اصل میں ذاتِ الٰہ کے اعیان ہیں۔“ 

۸ 

 :آن پاک میں ارشاد ہےقر

قَہ  
َ
ل
َ
لّ شئیٍ خ

ُ
حسَنَ ک

َ
 )7:32)السجدہ  ا

”اس نے ہر چیز کو حسین بنایا جو اس نے تخلیق کی۔

۹ 

ک   اس آیت میں کئنات کے حسن ک بیان ہے اور اس ہمہ گیر حسن کے خالق و مالک کی حسن کی تخلیق سے محبت 

اور اس کئنات کی ہر شے کو حسین بنانے کی وجہ بھی بیان موجود ہے۔ گویا اس کئنات میں ہر شے   حسین ہے جمیل ہے۔ 

 ایک حدیث شریف میں موجود ہے۔ 

جَمَال“”
ْ
ُ جمیلٌ  یَحبُّ ال

ہ
۱۰اللّٰ

 



 ل   حس 

 

 ل   حس   نظری   کا   ا قبال   ا و ر    ا ظہار    جمالیات  کا   ا ر

 

 ا ر

172 

 

 

یعنی اس سے مراد یہ کہ چونکہ اللہ تعالیٰ خود حسین ہے، حسین ترین ہستی ہے۔ اسی لیے وہ حسن سے بھی محبت  

ا اعلیٰ  انسان کے  یہ حسن  اور برف پوش کرتا ہے۔  عمال میں بھی موجود ہے۔ سوئے ہوئے بچے کے مسکراتے لبوں میں 

”انسان“بھی شامل ہے۔ قرآن   اسی خوبصورت تخلیق میں  اورخوبصورت جھیلوں میں بھی موجود ہے۔  اور گہری  وادیوں 

 پاک میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ 

مْ "
ُ
احْسَنَ صُوَرَ ک

َ
مْ ف

ُ
رَ ک  (۴۶:۳)التغابن وَ صَوَّ

 اور تمہاری صورتیں بنائیں تو کیا حسین صورتیں بنائیں!

۱۱ 

 اس کے علاوہ سورہ الانفطار میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ 

 
َ
کَ لا

َ
عَدل

َ
کَ ف سَوَّ

َ
قُکَ ف

َ
ل
َ
بَکَ  O ذِی خ

َّ
آءَ رَک

َ
اش یّ صُوْرَۃٍ مَّ

َ
 Oفِیٓ ا

تعالیٰ( نے تیری تخلیق کی )یعنی تیرا ہیولیٰ تیار کیا( پھر تیرے )عناصر( میں مناسبت و ہم آہنگی حد  ”اس )باری  

و صورت بنانا چاہی اس کے مطابق ترکیب   و اعتدال پیدا کیا، اس کے بعد جیسی شکل  کمال تک پیدا کی، پھر ان میں تناسب 

دے دی۔“

۱۲ 

 کرنے ک حوالہ موجود ہے، بقول ڈاکٹر نصیر احمد ناصر اس آیت  سورۃ مریم میں انسان کو بہترین صورت میں تخلیق

ا  کی اصطلاح استعمال کی ہے۔ ً
ّ
  میں خوبصورت مرد کے لیے  بشراً سوِی 

 سَوِیّا"
ً
ھَا بَشرا

َ
لُ ل

َّ
تَمث

َ
یْھَا رُوحَنَا ف

َ
نَا اِل

ْ
رْ سَل

َ
ا
َ
 " ف

ایک خوبصورت راست وہ  تو  اس کی طرف بھیجا،  کو  روح  اپنی  روپ میں ظاہر ”چنانچہ ہم نے   قامت مرد کے 

ہوا۔“ 

۳ ۱  

محولہ بالا آیات میں وجود انسانی کی تخلیق سے لے کر اس کی صورت گری تک جن چار ارتقائی مرحلوں ک ذکر کیا 

  گیا ہے، وہ یہ ہیں۔

ہیولہ تیار  اگر ہم سورت الانفطار کی آیات پر غور کریں تو انسان کی تخلیق کے مراحل نظر آتے ہیں پہلے انسان ک  

کر کے تخلیق کے مرحلے پر لایا گیا پھر اس کے عناصر میں مناسب ہم آہنگی حدکمال تک پیدا کر دی اس کے بعد پھر خاکہ بنا کر  

 ایک صورت بنائی گئی۔ 

گویا انسان کی تخلیق سے لے کر اس کو آخری حتمی حسین صورت دے کر اس دنیا میں بھیجا گیا ہے۔ یہاں یہ نکتہ  

 کہ انسان کی صرف شکل و صورت ہی پر اکتفا نہیں کیا بلکہ قرآن میں ایک جگہ ذکر ہے۔  غور طلب ہے

قْوِیْمِ ”
َ
حْسَنِ ت

َ
سَانَ فِیْ ا

ْ
قْنَا الِِن

َ
ل
َ
قَدْ خ

َ
 )التین ) ل

”بلاشبہ ہم نے انسان کی فطرت کو بہت ہی حسین بنایا ہے۔“ 

۱۴ 



 2،شمار ہ: 3جلد: ،  3202  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

 

173 

 

 

ن بھی تخلیق کی۔ اسے قلب اور حواس جیسی گویا حسن ازل نے اپنی پہچان کے لیے بھی حسین ترین مخلوق انسا

نعمت سے نوازا۔پھر ان کی جماعتیں بھی بنا دیں۔ مختلف گروہوں میں بھی تقسیم کر دیا۔کسی کو صوفی بنایا، کسی کو شاعر۔ کسی کو  

 کی خواہش مصور اور کسی کو فلسفی۔ سبھی ایک ہی منزل کے مسافر مگر جدا جدا راستوں پر گامزن، حسن ازل کی حقیقت پا لینے

 میں مسلسل سفر میں ہیں۔ گویا قلب انسانی بھی حسن ازل ک ایک نہایت مہین و صغیر سا حوالہ بھی بن گیا۔ 

حسن ازل کے جمالیات اظہار کو فلسفیوں کے نظریات قرآن پاک کی آیات اور حدیث کی روشنی میں دیکھنے کے  

اُردو شاعری کی روایت میں اگر ہم دیکھیں تو اقبا ل نے حسن ازل کو مختلف طرح سے نظم کیا ہے۔ مثال کے طور پر نظم بعد 

 :”جگنو“ میں وہ لکھتے ہیں 

 حسن ازل کی پیدا ہر چیز میں جھلک ہے  

انساں میں وہ سخن ہے غنچے میں وہ چٹک ہے  

۱۵

  

کوئی کلام ہو یا کسی  گویا حسن حقیقی تمام مظاہرات میں موجود ہے خواہ وہ ایک غنچے کی چٹک کی معصوم سی آواز ہو یا  

 شاعر ک شعر ہو، اقبال کے نزدیک ہر ہر شے میں حسن ازل کی یعنی اللہ تعالیٰ کی جھلک موجود ہے۔ 

وہ اس حسن کو بیان کرتے ہیں کہ اس حسن کو دیکھنے کے لیے دیدۂ بینا چاہیے۔ اگر وہ آنکھ    نظم بچہ اور شمع“ میں”

اور شام کی  اور خاموشی میں، رات کی سیاہی  ازل موجود ہے۔ پہاڑوں کی ہیبت، طاقت  تو ہر ہر قطرے میں حسن  دیکھ سکے 

 : ہیں خوبصورت رنگت میں مصورِ اولیٰ و اعلیٰ کی مصوری دکھائی دیتی ہے۔ وہ لکھتے

 محفل قدرت ہے ایک دریائے بے پایاں حُسن

 آنکھ اگر دیکھے تو ہر قطرے میں ہے طوفانِ حُسن

 حسن کوہستان کی ہیبت ناک خاموشی میں ہے

 مہر کی ضو گستری شب کی سیہ پوشی میں ہے 

 آسمانِ صبح کی آئینہ پوشی میں ہے یہ 

شام کی ظلمت شفق کی گل فروشی میں ہے یہ

۱۶ 

 اللہ تعالیٰ کے حسن کی شہادتیں بیان کرنے کے بعد اقبال کی نظر ستاروں، کہکشاؤں تک جات  مظاہر فطرت میں

ہے۔ فارسی زبان میں لکھی گئی نظم ”سرودِ انجم“ میں بھی ستارے کی زبانی اس کئنات کی حقیقت بتلائی گئی ہے۔ اس ک ماضی،  

 تنہائی ایک ایسی ناگزیر شے ہے کہ اس سے فرار ناممکنات میں  حال اور مستقبل بتایا گیا ہے۔ ایسی وسیع و عریض کئنات میں

سے ہے۔ ستارہ بھی ایسی ہی تنہائی ک شکار ہے مگر اقبال اس تنہائی کو کسی بھی چیز کے وجود کے لیے بہت اہم قرار دیتا ہے۔ 



 ل   حس 

 

 ل   حس   نظری   کا   ا قبال   ا و ر    ا ظہار    جمالیات  کا   ا ر

 

 ا ر

174 

 

 

 انجم“ میں وہ حقیقی حسن یا حسن ازل کو ستاروں کی دلبر
ِ
ی میں دیکھتے ہیں۔ نظم ”بزم انجم“ میں ”سرودِ انجم“ کے علاوہ نظم ”بزم

 :لکھتے ہیں 

 حسن ازل ہے پیدا تاروں کی دلبری میں

جس طرح عکسِ گل ہو شبنم کی آرسی میں 

۱۷ 

اور   آسمان کی سجاوٹ کے نگینوں ک ذکر کرنے کے بعد آگے چل کر وہ آسمان کے چاند کو شاعر ک دل 

 :چاندنی کو درد قرار دیتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں 

 یہ چاند آسمان ک شاعر ک دل ہے گویا    

واں چاندنی ہے جو کچھ یاں درد کی کسک ہے   

۱۸

  

 :اور پھر اس تمام کثرت کو وحدت میں پروتے ہوئے حسن حقیقی ک حسن توحید میں سمیٹتے ہیں۔ لکھتے ہیں 

 کثرت میں ہو گیا ہے وحدت ک راز مخف    

جگنو میں جو چمک ہے وہ پھول میں مہک ہے   

۹۱ 

 ہیں اور اس ک فکر مسلسل ارتقا پذیر بھی رہا اور پھر   

 

اقبال نے حسن ازل کے پرتو کے جابجا حوالے دی 

محمد شریف  لگا۔ میاں  دینے  زور  پر  وحدت  کی  اللہ  ساتھ  بیان کرنے کے ساتھ  ہی  کو  وہ حقیقت مطلقہ یعنی حقیقت حسن 

 :مقالات شریف میں لکھتے ہیں کہ

اسُ کی وحدت پر زور دیا جا رہا ہے۔“ اب خدا کے حسن کی بجائے”

۲۰ 

لہٰذا حسن سے بڑھ کر اب توحید پر ایمان رکھنے میں تمام تر حسن آن سمٹا ہے۔ اسی کے ذریعے انسان   

ازل اپنا جمالیات   ازل ک نظارہ کر سکتا ہے مگر شرط یہ ہے کہ اس ک قلب اللہ کی توحید پر ایمان لا چکا ہو۔ الغرض حسن  حسن 

 قلب پر کرتا ہے کہ جو توحید پہ ایمان رکھتا ہے جسے کثرت میں وحدت دکھائی دیتی ہے اور جو زمین سے آسمان اظہار ایسے

 تک ک قلبی سفر کر چکا ہے۔ 

لاصہ: 

 

 خ

 د 

 

ا ن  

 

سا ن

 

ن
لا ہوجانے کا عاد   و جود  کے خوف میں  یکھےا 

 

 ت
مب

 کی  ی

 

ت
ق
و  ا سے    پرو ئے ہوئے نظام شمسی  میں  یلڑ  ہے۔  ، جہان 

 حیر

 

 د   ا ن

 

ا  ہے و ہان ا ن

 

 ر  جمالیا   ا سکے حس سے بھی  ،خوبصور ت  و جود  کی  یکھےکرت
ہ
ا  ہے۔ما

 

 متعار ف کرو ا ت

 

 ر  فلکیا  ا  ت  ہون    ت
ہ
، ما

 

شعرا ء    ت

د ا ئے مطلق کے و جود  کے ت ا ر ے میں ا ت  ہون 

 

د ا ئے مطلق   لخیا ک ت  مختلف ا  ر ا ء کے ت ا و جود  ، ا  فلاسفہ، ا نکے ہان خ

 

ا گر مشترک ہے تو خ

ا  ہے   کا حس و  خوبی

 

 ر کا منبع ہوت
ہ
،جمالیا  ین۔ ما

 

 کے مشاہدے کے لی   ت

 

 ا ت

 

طلاح ا ستعمال کرتے ہی  مشاہدہ" کی   ت"جمالیا  ا س د
ص
۔  ا 

،جمالیا

 

 علمائے جمالیا  بی فلسفہ ہے، جسے مغر و  عملی ی حس و  فن کا علم ا و ر  نظر ت

 

  ت

 

  حد کت  ۔ ا   " کہتے ہییبا"فلسفہء ر
ی

 

 

کے مطابق   ت

 ر  میں  ا للہ جمیل
ہ
 کے تمام مظا

 

ا  ہے۔ ا س کائنات

 

ا و ر  جمال سے محبت کرت  تخلیقا  جھلک موجود  ہے۔ ا سکی  ا سکی  ہے 

 

    میں  ت

 

خوبصور ت



 2،شمار ہ: 3جلد: ،  3202  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

 

175 

 

 

 بھی  تخلیق

 

سا ن

 

ن
 ا و ر  ہم ا  ہنگی  ا 

 

   یصرف    نہہے۔    کیا  ا کے حد کمال کے سا تھ پید  ہے، جس کو ا س نے مناسب ت

 

لت

 "ا 

 

 بلکہ سور ت
 
ب

 

 

"  ن

 کی  میں

 

سا ن

 

ن
 کے حسین  ا 

 

 ہونے کا بیا  فطرت

 

ا عرملتا  ن

 

  ر و ا   کی  ی ہے۔ ا ر د و  س
ی

 

 

ا عر کہ جس نے حس   ا ہم فلسفی  یساعلامہ ا قبال ا   میں  ت

 

س

 ل کے جمالیا 

 

ک میں  ا ظہار  کو غنچے کی  تا ر

 

ت  
چ

 کے سخن میں   ،یکھ د   بھی   

 

سا ن

 

ن
    نی ا س چاند  ،بھی   میں  چاندنی  ا و ر  پھر چاند کی  بھی   ا 

 

سا ن

 

ن
کو ا 

ما ثل بھی  کے د ر د ، د ل کی
م
ر ا ر  د   کسک  کے 

ق
  ا ت  

 

 ر  کی۔ پھر ا ن
ہ
 میں  تمام مظا

 

ر ت

 

کث
 د   

 

 ل کی   یکھتاو ہ و حدت

 

ت    ہے جو کہ ا سے حس ا ر

 

ی
جا

 ل ا پنا جما  لے جات

 

 کی  ا تت  ہے،  و ہ کہتا ہے کہ حس ا ر

 

 ر  شے میں   ا ظہار  ا گرچہ کائنات
ہ

ا  ہے مگر ا سکا جمالیا   

 

  د ل کر سکت   مشاہدہ و ہی  تکرت

 یما" پر ا ہے کہ جو "توحید

 

ا  ہو ن

 

ھت
ک

 ۔ ر 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International 

License. 

 

 

 (References)حوا لہ جات

 ۳۶۸ء، ص ۱۹۹۱۔   قاضی قیصرالاسلام، فلسفے کے بنیادی مسائل، نیشنل بک فاؤنڈیشن، لاہور، ۱

 ۳۶۹ء، ص ۱۹۹۱۔   قاضی قیصرالاسلام، فلسفے کے بنیادی مسائل، نیشنل بک فاؤنڈیشن، لاہور، ۲

 ۱۶۲۔   ڈاکٹر نصیر احمد ناصر، آرزوئے حسن، فیروز سنز، لاہور، س۔ن،  ص۳

 ”حسن“، فیروزسنز، لاہور،  س۔ن،ص ۔   ڈاکٹر نصیر احمد۴

 

ئ  

سفہ
فل

 ۱۲۔۱۱ ناصر، 

۵   Jaffar, Saad, and Abdul Rasheed Qadri. "An Overview of Fundamental Articles in Talmūd 

(Mishnā) ہ( کے اساسی مضامین ک اجمالی جائزہ

 

ت

 

س
م
و د )
م
ل

 

لت

 .IHYA-UL-ULUM 20, no. 2 (2020) ".متن ا

 ۹۶۔   ڈاکٹر نصیر احمد ناصر، فلسفہ حسن،فیروزسنز، لاہور، س۔ن، ص ۶

 ۱۶۳۔  ڈاکٹر نصیر احمد ناصر،آرزوئے حسن، فیروز سنز، لاہور، س۔ن، ص ۷

 ۱۶۴ نصیر احمد ناصر،آرزوئے حسن، فیروز سنز، لاہور، س۔ن، ص ۔   ڈاکٹر۸

 ۷:۳۲۔  السجدہ۹

۱۱ Jaffar, S. . (2023). المودی تعلیمات کاتقابلی

 

 The Concept of Gifts: A :  مطالعہہدای ا/تحائف کا تصور: اسلامی اوری

comparative study of Islamic and Talmudic teachings. International Research Journal of 

Arabic and Islamic Studies, 3(2), 42–55. Retrieved from 

https://irjais.com/index.php/irjais/article/view/90 

 ۳:۶۴۔   التغابن ۱۱

 9، 8: 82۔  الانفطار۱۲

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 ل   حس 

 

 ل   حس   نظری   کا   ا قبال   ا و ر    ا ظہار    جمالیات  کا   ا ر

 

 ا ر

176 

 

 

 ۱۷۔۱۹۔  مریم، ۱۳

 ۲:۸۷۔  الاعلیٰ ۱۴

 ۶۷۔۶۶۔  ڈاکٹر نصیر احمد ناصر، جمالیات، ص ۱۵

 95،4۔ التین۱۶

 ۱۱۱ء، اقبال اکدمی پاکستان، لاہور، ص ۲۰۰۶۔  محمد اقبال، کلیات اقبال، طبع ہفتم،  ۱۷

ع ہفتم، ۱۸

ب 

 

طت

 ۱۱۱ء، اقبال اکدمی پاکستان، لاہور، ص ۲۰۰۶۔   محمد اقبال، کلیات اقبال،

 ۲۰۲ء، اقبال اکدمی پاکستان، لاہور، ص  ۲۰۰۶۔   محمد اقبال، کلیات اقبال، طبع ہفتم،  ۱۹

 ۱۷ء، ص ۶۹۹۱۔   میاں محمد شریف، مقالات شریف، بزم اقبال، کلب روڈ، لاہور، ۲۰


