
International Research Journal of Religious Studies, Vol.:4, Issue: 01,Jan-June, 2024PP: 103-127 

 

 

103 

 

   OPEN ACCESS S 

IRJRS 

ISSN (Online): 2959-1384 

ISSN (Print): 2959-2569 

www.irjrs.com 
 

  

 مقاصد ِ شریعت ا و ر مرو جہ تکافل

OBJECTIVES OF SHARIAH AND PREVALENT 

TAKAFUL 
 

Prof. Dr. Mohyuddin Hashmi 
Dean Department of Arabic & Islamic Studies,Allama Iqbal Oupen University 

Islamabad. 
Email: mohyuddin.hashmi@aiou.edu.pk 

 
Shakeel Ahmed 

PhD Scholar, Allama Iqbal Oupen University Islamabad. 
Email: shakilahmed256.sa@gmail.com 

 

Abstract 

Allah Almighty granted through Hazrat Muhammad( صلى الله عليه وسلم) 

humanity the rules related to society and economy, halaal and 

haraam, politics, justice and morality for the attainment of 

lasting prosperity and prosperity. This Shari'ah is a beautiful 

combination of comprehensiveness, perfection, and universality, 

which is the guarantor of prosperity for humanity till the Day of 

Judgment. Along with the rules of Shari'ah, Allah Almighty and 

the Beloved of God/ Prophet have made humanity prosperous 

with the benefits, advantages, and benefits of these issues. 

Knowing these purposes of Shari'ah makes it easier to follow 

them and the acts of worship are performed as the right of Allah 

Almighty. The aims of Shari'ah have been made one of the 

conditions of Ijtihad. The basic philosophy of financial acts of 

worship (Zakat, Ushr, Sadaqah, Atiyah) is to benefit the weaker 

members of society and alleviate their misery through the spirit 

of benevolence and compassion. The prevailing Takaful, which 

is based on the Qur'an and Hadith, teaches mutual sympathy, 

cooperation, and support (moral and financial support) in case 

of difficult situations and accidents of the members of the 

society, keeping in view the cooperation of Al-Barr and Taqwa. 

KeyWords: Rules of Shari'ah,Takaful,Zakat, Ushr,Ejtihad,Philosophy

  Justice,Al-Barr, and Taqwa. 

 

file:///E:/IRJRS/1۔1/4.1/mohyuddin.hashmi@aiou.edu.pk
file:///E:/IRJRS/1۔1/4.1/shakilahmed256.sa@gmail.com


 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

104 

 

ل:موضوع کاتعار ف

اللہ تعالیٰ نے انسانیت کی فلاح وکامیابی کے مدارج طے کرنے کے لیے دین اسلام اورشریعت ِمحمدیہصلى الله عليه وسلم سے  

اپنانے کے   وفرمانبرداری  اطاعت  ذوالجلال کی  نوازا۔رحمت عالمصلى الله عليه وسلم کے وسیلہ سے انسانیت کوزندگی کے سفر میں رب 

ومنظم مجموعہ عنایت فرمایا، جو کہ ہرزمانہ وعلاقہ اورہر قسم کے حالات میں اپنے مکلفین کے لیے دائمی  لیے قوانین کا ایسا جامع  

 فلاح وکامرانی کا سرچشمہ ہے۔ ارشادباری تعالیٰ ہے: 

زندگی   الاقوامی تعلقات الغرض مومن کی  واخلاق،حلال وحرام،بین  یعنی سیاست،معاشرت،معیشت،قانون 

کا   اورفلاح وخسارہ  امور کوقرآن پاک نے بیان کردیا ہے،نیز دنیا وآخرت میں انسان کی ہدایت وضلالت  سے متعلقہ  تمام 

امور کی وضاحت وتفصیل کے لیے سنتِ رسولصلى الله عليه وسلم کی انحصار انہی احکام ومسائل پر ہے۔قرآن کر یم کے مجمل ومختصر 

 جانت متوجہ ہونے کاحکم بھی مذکورہ بالاآیت میں دیاگیا ہے۔امام شوکانی ؒ لکھتے ہیں:

)’’قرآن کریم‘‘ میں احکام سے متعلقہ کثیر مسائل بیان کیے ہیں، اوربقیہ میں سنت پر انحصار کیا ہے اورہمیں حکم  

اُن میں رسول کریمصلى الله عليه وسلم کی اتباع واطاعت کی جائے، جیسا کہ اس بات  دیا کہ جو احکام آپصلى الله عليه وسلم کے ذریعے معلوم ہو، 

تی ہے اورنبی کریمصلى الله عليه وسلم سے بھی صراحت مذکور ہے۔آپصلى الله عليه وسلم نے فرمایا:’’مجھے قرآن اوراُس پرقرآنی آیت دلالت کر

 کے مثل عطا کیاگیا۔‘‘( 

جس طرح سرورکونین صلى الله عليه وسلم کی ذات اقدس تمام انسانوں میں اعلی وارفع ہے، اسی طرح آپصلى الله عليه وسلم کےتوسط  

 اورجامعیت کا  

 

حسین گلدستہ ہے،جو زمان ومکان کی قید سے سے انسانیت کوعطا کی جانے والی شریعت بھی عالمگیریت،کاملی ت

 بالاتر ہوکراپنی وسعت، ہمہ گیری اوراعتدال و توازن کے ساتھ خود میں لچک لیے ہوئے ہے۔ 

اُن کے حل میں   اللہ وسنت ِرسولصلى الله عليه وسلم میں مذکورہ نہیں،  واضح صراحت کتاب  وہ احکام ومسائل جن کی  لہذا 

لح کی رعایت کرتے ہوئے علما ومفکرین کی ذمہ لازم ہے کہ وہ اپنی  فرمان ِ رسولصلى الله عليه وسلمکی روشنی میں لوگوں کے احوال ومصا

اوراصول وکلیات کی روشنی  اورفکری سوجھ بوجھ کوبروئے کارلاتے ہوئے شریعت کے قواعد وضوابط  خداداد فہم وفراست 

تن  اورمفاد عامہ کے پیش ِنظر عصر حاضر کے  کوپوار کریں۔انسانی مصالح، منفعت  انسانیت کے مصالح  ظر میں مروجہ  میں 

تکافل کی حقیقت  کا مقاصدِ شریعت کرروشنی میں جائزہ پیش کیاگیا ہے،جو کہ مروجہ تکافل کی افادیت اوراہمیت کو سمجھنے میں  

 معین ومعاون ثابت ہوگا۔ 

لمقاصد شریعت کا مفہوم:ل



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

105 

 

درست کا  راستہ  د‘‘ ہے، جس کے معنی  ص  مادہ’’ق  کا  اس  کی۔  صاد  صدِ ‘‘بکسر 
مق
ہے’’ جمع  افراط  مقاصد  ہونا،   

اورمنزل وغیرہ کے آتے ہیں۔ ابن منظور افریقی  لفظ’’القصد‘‘ کے   ارادہ کرنا، عدل   ، وتفریط نہ کرنایعنی معتدل رہنا،اعتماد 

 ذیل میں لکھتے ہیں: 

۔۔۔۔۔۔

3

 

یعنی ’’ق ص د‘‘ کا مفہوم کسی چیز کے مصمم ارادہ کرنے، مستعدی، توجہ دینے اورقصد کرنے کے مقام پردلالت 

 کرتا ہے۔  

 ہوئے لکھتے ہیں:احمد الریسونی لفظ’’المقصد‘‘ کے لغوی مفہوم کی حقیقت/مدعیٰ بیان کرتے  

ہوتا   اختتام  کا  اسِ  پر  ارادے  یا فعل میں ہمارے  اورقول  یہ ہماری نیت سے تعلق رکھتے ہیں  یا مقصد   )مقصود 

 ہے۔( 

نیت کے ساتھ اسے انتہا تک پہنچانے کا نام مقصود ہے،  یعنی بات کرنے میں یا کسی کام کو انجام دینے میں درست  

یہی وجہ ہے کہ الدکتور طہ عبد الرحمن نے لفظ’’قصد‘‘ کی وضاحت کے دوران اس کوتین معنی میں مشترک قراردیا۔انُ کے 

‘‘ جیسے اہم امور میں اورلہوولعب سے پاک اچھی غرض  اورحکمت وغیرہ   استعمال  نزدیک یہ لفظ’’فائدہ مند، نیت کی درستی 

ہوتا ہے۔ 

5

 

یعنی قول وفعل کی درست نیت، کام میں مستعدی،افراط وتفریط کی درمیانی راہ اورعدل پرچلتے ہوئے منزل تک  

 پہنچنا جیسے معنی میں ’’المقصد‘‘کا لفظ استعمال کیا جاتا ہے۔ 

کا لفظ’’شرع‘‘سے نکلا)ماخوذ( ہے، جس کے معنی لغت میں’’صراط مستقیم، دین، ملت پانی    شریعت  ھا ج، 

 

من
ل

ا  ،

 پینے کے مقام، کشادہ راستہ اورگمان وغیرہ‘‘کے آتے ہیں۔ الجوھری’’شرع‘‘ کے معنی ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: 

وہ   مراد  سے  الشریعۃ  علاوہ(  کے  )اس  اور  ہے  کاذریعہ  کے  والے  پانی  یعنی  گھاٹ  کا  پانی  مراد  سے  )الشریعۃ 

اور الشارع   دین/قانون جو اللہ تعالیٰ نے اپنے بندون کے لیے مقررفرمائے،تاکہ وہ اس کے مطابق اپنی زندگی گزاریں۔ 

 معنی میں بھی مستعمل ہے ۔(  واضح اورروشن راستے کے



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

106 

 

یہ لفظ حدیث مبارکہ میں متعدد معنی میں مستعمل ہے، ابن الاثیر نے لفظ’’شرع‘‘کے ذیل میں اس کا معنی ملت، 

کا پانی پینے کے لیے آنے‘‘ ذکر کیا ہے۔ . دین ذکر کیا ہے، نیز انہوں نے شریعہ کے معنی’’بہتے پانی پر اونٹوں 

7

امام راغب 

 الاصفہانی ’’الشریعۃ‘‘ کو شریعۃ الماء کے ساتھ تشبیہ دینے کی وجہ بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

تھ تشبیہ دینے اورشریعت نام رکھنے کی وجہ یہ ہے کہ  )بعض محققین کے مطابق: شریعت کو شریعت الماء کے  سا

 اس میں  احکام منقح کرکےدرست انداز اورحقیقت کے عین مطابق مشروع کیے گےہیں ۔( 

’’الشریعۃ‘‘ شرع کا مصدر ہے، جس کا معنی واضح راستہ، دین وملت،پانی پینے کی جگہ کے ہیں،   الغرض لغت میں 

الہیٰ کو بھی شریعت کہا جاتا ہےکیوں کہ جس طرح  جب کہ شریعہ سے مراد پانی پینے  کا  مقام  ہے۔مذہبی قوانین/ قانون 

 جائے مشروبہ کی جانب ہر کوئی متوجہ ہوتا ہے، اسی طرح قانون الہیٰ کی جانب بھی ہرکوئی توجہ دیتا ہے۔

طلاحی مفہوم:ل
ص
 ا 

بیان نہیں   یا متعین تعریف  واضح، مخصوص  کی  کہ متقدمین  متقدمین نے مقاصد شریعت  کے  اس  کی،باوجود  

ح فرمایا ہے، چنانچہ 

صف
م

اصولیین اور فقہائے کرام نے اجتہاد کے بارے میں سیر حاصل بحثیں فرمائی ہیں، اورہربات کو منقح و

ان حضرات نے مقاصد ِشریعت کی تقسیم،افادیت، مترادفات،اس کے اطلاق،اس کے لیے مستعمل الفاظ اورزمانہ کے تغیر  

س کی ضرورت واہمیت پر روشنی ڈالی ہے،امام شاطؒبی نے’’الموافقات‘‘ میں مقاصد ِ شریعت پر عمدہ بحث کی،لیکن کی وجہ سے ا

 انہوں نے بھی مقاصد شِریعت کی اصطلاحی تعریف ذکر نہیں کی،جیسے الشیخ  نورالدین  الخادمی نے وضاحت کی ہے: 

۔۔۔

  جمل  اور  الفاظ   اُن سےبلکہ  تھ   نہیں یفتعر   قطع   یا  مخصوص ،  واضح  کی  مقاصد  کے   یعتشر   پاس  کے علماء  ابتدائی)

 ۔۔۔( کیا  ذکر کا  وجوہات  اور راز ، احکام کچھ متعلق سے شواہد اور  احکام کے اس  نے انہوں  ہیں۔۔۔ملتے

البتہ دورجدید کے محققین نے جہاں انسانی حیات کودرپیش مسائل کے حل میں نصوص وقواعد شریعہ کی روشنی  

ڈالی  روشنی  انواع پر بھی  اوراسِ کی مختلف  دی،وہیں مقاصد شریعہ کی تعریف، اصطلاحات  اجتہاد کی جانب توجہ  میں فقہی 

المقاصد الشریعۃ‘‘ کی تعریف  بیان کرتے ہوئے شیخ محمد طاہر ابن عاشور،جوابن عاشور کے نام سے معروف  ہے۔چنانچہ ’’علم  

 ہیں،فرماتے ہیں:



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

107 

 

وہ معانی ومطالب اورحکمتیں جو تمام شریعت اسلامی یا اکثر شریعت کے حالات  میں شارع کے پیش نظر   )یعنی 

 رہیں۔( 

 اسی طرح استاذ شیخ علال فاسیؒ  مقاصد ِ شریعت کی تعریف ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

احکام میں سے کسی حکم کے  ) و حکم ہیں کہ شریعت کے  اسرار  وہ  ان سے مقصود  اور  مراد  مقاصد شریعت سے 

 ( ان تک پہنچے ہوں)اثبات کے وقت مدبر اور حکیم شارع نے ان کی طرف اشارہ کیا ہو 

 الریسونی رقم طراز ہیں: مقاصد ِ شریعت کے مفہوم کی وضاحت میں الشیخ احمد 

  ہے   تعلق  احکام کا شرعی    اور  مباحث  اسلامی  سے  جن  ہیں   نتائ   اور  اثرات  ،)مقاصدِ شریعت سے مرادوہ ثمرات

 انِ کوحاصل کرنے کی کوشش ضروری ہے۔( اور تلاش مکلفین پرانِ کی اور

اسرار، معانی   مراد  احکام ہیں۔مقاصد شریعت سے  اصلی  ہوا کہ نصوص سے مقصودِ  اب تعریفات سے معلوم 

شارع کا ہر حکم حکمت واسرارسے اورحکمتیں ہیں،نیز انہی حکمتوں کو تمام احوال یا اکثر احوال میں پیش نظر رکھا گیا ہے اور  

   خالی نہیں۔

الغرض اللہ تعالیٰ  اورنبی رحمتصلى الله عليه وسلم نے انسانیت کوجن احکام کامکلف بنایا وہ حکمت واسرار سے پُر ہیں، احکام  

کو   ورموزاورحکمتوں  اسرار  اورانہی نصوص)احکام( کے پوشیدہ  کے حصول میں سعی /کوشش کرنے کی تلقین  کی گئی ہے 

 معاشرتی وسماجی، معاشی ومعاملاتی اورسیاسی مسائل کا حل فقہائے کرام مقاصد شِریعت کی روشنی میں ذکر  جاننے کے بعدنئے

 کرتے ہیں۔ 

لمقاصدِ شریعت کا مقصد ا و ر ا ہمیت:ل

اللہ تعالیٰ کی فرمانبرداری اوراطاعت کا تقاضا یہ ہے کہ اُس کے احکام پر سرتسلیم خم کردیا جائے۔اوامر کوبجا لایا  

اور اورحدود وقیودات میں اپنے بندوں کے لیے جو   جائے  احکام  انِ شرعی  نواہی سے اجتناب کیا جائے۔ رب کائنات نے 

 فوائد وثمرات رکھے ہیں، درحقیقت وہی مقاصد ِ شرعیہ ہیں۔ اہل علم کےمطابق مقاصد ِ شریعت کے دوبنیادی فوائد  ہیں:

(دینی اوردنیوی نقصانات اورفسادات کا دفعیہ‘‘ ۲حصول۔)(دینی اوردنیوی منافع اورمصالح کا ۱(

13  



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

108 

 

بحیثیت مسلمان ہر ایک پر لازم ہے کہ اللہ تعالیٰ اوراُس کے حبیب حضرت محمدصلى الله عليه وسلم انسانیت کو کسی بات کا حکم  

 وعلت  دیں،تو اسُ پرفقط عمل کرنا واجب ہے، چاہے اُس کی حکمت ،علت یا مصلحت معلوم ہو یا نہ ہو، البتہ کسی حکم کی مصلحت

 کاعلم ایمان کی پختگی اوراطمینان اورسکون ِ قلب کاباعث بنتا ہے۔ 

  کاحل  اللہ  

 

ز
ج 

 

چ لی ن

نیزاہل علم ان مقاصد، مصالح اورعلل کو مدنظر رکھتے ہوئے انسانیت کودرپیش نئے مسائل اور

کلام دوطرح سے کی جاسکتی تعالیٰ کے احکام کی روشنی میں سعی کرتے ہیں، اس لیے مقاصد ِ شریعت کی منفعت اورضرورت پر

 ہے۔ 

ل:لعام مسلمانون کے ا عتبار  سے مقاصد ِ شریعت کی ا ہمیتل

 ایک عام مسلمان  کو مقاصد شریعت کے حصول سے جو فوائد وثمرات حاصل ہوتے ہیں، وہ درج ذیل ہیں: 

 یعہ بنتے ہیں۔ ۔ یہ اللہ تعالیٰ کی ذات اقدس پر ایمان کی زیادتی اوردل میں عقیدہ اسلام کے راسخ ہونے کاذر ۱

معرفت  ۲ بہترین  کی  شریعہ  احکام  اعتبارسے  اعتقادی  کوفکری،نظریاتی،  مسلمانوں  سے  معرفت  کی  ۔مقاصد 

حاصل ہوتی ہے۔جواطمینانی قلبی اورشریعت کی خوبیوں کوجاننے کاذریعہ بننے کے ساتھ عام مسلمانوں کو افترا وانتشار، ظلمت  

 باطل شبہات سے بچانے کا محرک بنتے ہیں۔‘‘  وتاریکی اورگمراہ کن نظریات اوردین سے متعلق

14

 

۔مقاصد کی معرفت سے عام مسلمان کو شرعی حکم سے متعلق شارع کی حکمت اورمقصد اصلی کی بابت معرفت  ۳

 حاصل ہوتی ہے اوراسی مقصد کے حصول کے لیےاپنی تمام صلاحیتوں کوصرف کردیتے ہیں۔ 

عبادات۴ عام مسلمان  کی معرفت کے بعد  بجالاتا    ۔مقاصد  کا حق سمجھتے ہوئے  تعالیٰ  اللہ  امور صرف  اورنیک 

ہے۔اسے یہ معلوم ہوتا ہے کہ صرف اللہ وحدہ لاشریک ہی عبادت کے لائق ہے، جس نے انسان کواپنی عبادت کے لیے  

تعالیٰ ہے۔  باری  فرمان  کیا، جیسے  لئے  پیدا  اس  کو  وانس  جن  )اور میں نے 

پیدا کیا کہ وہ میری عبادت کیا کریں۔(یعنی انسان کی پیدائش کا مقصد ِ اصلی اللہ تعالیٰ کی بندگی ہے، جس کا نفع انسان کو ہی ملے 

بلکہ ہر گا۔ زندگی کے تمام معاملات میں رب کی بندگی،اتباع اوراطاعت کاحکم دیاگیا،صرف عبادات میں بندگی کا فی نہیں ،

 فعل وعمل سے مقصود اللہ تعالیٰ کی رضاہے۔مولانا عبدالماجد دریا بادی رقم طراز ہیں:

عبادت۔ سے یہاں مراد فقہ کی کتاب العبادات والی عبادت پنجگانہ مراد نہیں۔ بلکہ اپنے وسیع وعام مفہوم میں ’’

 لئے یہ لازمی ہے کہ یہ جو کچھ بھی کریں  کی اپنی تکمیل ذات کے  )جن وانس(ان  ۔۔طلب رضاء الہی کے مرادف مراد ہے۔

عبادت ہی کی راہ سے کریں، کھائیں پئیں، بولیں چالیں، چلیں، پھریں، کمائیں، خرچ کریں، ہر فعل ہر عمل سے مقصود اصلی 

‘‘ ۔۔ رضاء الہی کا حصول ہی رکھیں۔ 

16

 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

109 

 

رکھے،انِ شرعی۵ سامنے  کو  فوائد  کے  احکام  شرعی  داعی  عام مسلمان بحیثیت  فوائد    ۔ایک  دنیاوی  کے  احکام 

انداز   اورنظر  ڈالنے  اوراُخروی ثمرات کو پیش ِ نظر رکھتے ہوئے دین کی تبلیغ کرےاور رب کائنات کے احکام کو پس پشت 

کرنے کی صورت میں دنیا اورآخرت کےجن نقصانات کا سامنا کرنا پڑےگا ۔

17

 

ل:لمجتہد کے ا عتبار  سے مقاصد ِ شریعت کی ا ہمیتل

اورمجتہد کے لیے صرف مقاصد شریعت کا جان لینا کافی نہیں، بلکہ اجتہاد کے لیے جن چیزوں کوشرط  فقیہ  ایک  

بھی   ملکہ  پر  اورفہم  درست حقیقت  کی  طرح شریعت کے مقاصد  اسی  ہے،  ضروری  ہونا  دسترس  کامل  پر  قراردیاگیا،اُن 

مام شافعی،ؒ الجوینیؒ، امام غزالیؒ اوردیگر اصولیین  ہوناچاہیے، تاکہ ان کی روشنی میں مسائل جدیدہ کی حقیقت معلوم کرسکے۔ ا 

نے مجتہد کے لیے  بیان شدہ شرائط میں ’’مقاصد ِ شریعت کی تتبع کوبھی لازمی‘‘قراردیا ہے،جیسے تقی الدین السبکیؒ نے مجتہد کی 

 بابت ذکر کیا۔ 

18

 

ہوتی  ) حاصل  قوت  ذریعےایسی  کے  ہے، جس  لازم  اورکاوش  مشق  کے لیے عملی  شریعۃ کے حصول  مقاصد 

اوراُس کے ذریعے سے معلوم ہوتا ہے کہ ا مقام کی مناسبت سے    سجواحکام میں شارع کی مراد کوسمجھنے میں مدد دیتی ہے 

 ہے۔( کون سا حکم ہونا ضروری 

وہ   یعنی مجتہد پر شریعت کے احکام کی حقیقی منشا اورمطلب  کوجاننے کے لیے سعی اورکوشش کرنالازم ہے،تاکہ 

 جدید مسائل کے حل میں شریعت کے مقاصد کوبھی ملحوظ رکھ سکے ۔ 

شریعت کے علم کو ‘‘ میں نہایت مفصل کلام کیا اورمقاصد ِ ۱۵امام ابن تیمیہؒ نے اس موضوع پر’’مجموعہ الفتاوی،ج

دین کی اصل، بنیاد اورجڑ قراردینے کے ساتھ اجتہاد میں کمال حاصل کرنے کے لیے مقاصد ِ شریعت کے علم کوشرط قراردیا  

 ہے۔ یوسف احمد محمد البدوی  امام ابن تیمیہؒ کی عبارت نقل کرنےکے بعد اس کےخلاصہ میں لکھتے ہیں: 

۔

۔۔۔۔۔۔

۔کتاب اللہ اورسنت ِ رسولصلى الله عليه وسلم کے الفاظ  ۱)امام ابن تیمیہؒ کے قول سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں۔

۔علم  مقاصد شریعہ کادوسرانام ۳۔یہ علم جہاد سے زیادہ مقدم،مؤکد اوراہمیت کا حامل ہے۔ ۲نی کا علم فرض کفایہ ہے۔ ومعا

۔مقاصد شریعت کا علم درجہ ۶احکام کی منشا جاننا ہے،جو کہ دین کی اصل،بنیاداہم ستون اورسربراہ کی حیثیت رکھتا ہے۔۔۔

 ہی کرنے کے لیے شرط اورضروری ہے۔( اجتہاد تک پہنچنے اوردین احکام میں سربرا



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

110 

 

یہی وجہ ہے کہ امام شاطبی ؒ کی بیان شدہ مجتہد کی صفات میں ایک مقاصد شریعت کافہم ہے۔)اجتہاد مقام حاصل  

کرنے کی دوصفات میں سے ایک مقاصد شریعت کا تمام وکمال فہم ہے۔( 

20

 

لینا کافی نہیں، بلکہ جدید مسائل کاحل تلاش  الغرض مجتہد کے لیے صرف شرعی احکام کے مقاصد کا صرف جان  

کرنے کے لیے شریعت کے احکام کی علتوں، حکمتوں اورمصالح وغیرہ پرمکمل فہم ہونا لازم ہے ،نیز مجتہدپر درجہ اجتہاد تک 

 پہنچنے کے لیےمقاصد شریعت کے علم کوشرط قراردیا گیا ہے۔ 

  للمقاصد ِ شریعت کی ا قسام:ل

اورفکری تأمل اورفکر  گئی    سوچ  کی  ذکر  اقسام  کی متعدد  مقاصد ِ شریعت  باعث  اورنظریات مختلفہ کے  بنیاد  کی 

 ہیں۔ ٍجس کی مختصر درج ذیل ہے: 

 ۔ مصدر  و منبع کے ا عتبار  سے :ل۱

مقاصد ِ شریعت کی اس تقسیم کا تعلق آقا وغلام کی طرح ہے، یعنی ہر شرعی حکم شارع کے اعتبارسے کوئی مقصد  

 )مکلف( کے اعتبارسے اُس حکم کے اہداف کاحصول مقصود اصلی ہے، اس کی دوقسمیں ہیں: رکھتا ہوگا اورمشروع ل 

i۔مقاصد ا لشار ع:ل 

اوراچھی خصلتوں کوحاصل کرناہے، جن   اُن اوصاف حمیدہ  اس سے مراد اللہ تعالیٰ کی حکموں اورمنہیات سے 

الشارع  ’’مقاصد  احکام کومشروع کیاگیا ہے۔ شاطؒبی نے  ‘‘کی تعریف میں قاصد کے حصول کے لیے 

21 

چار جہات   کی  اس 

 اقسام کا ذکر کیا ہے۔ /

 ۔ ۱
 
ابتداء الشریعۃ  وضع  فی  الشارع  کومدنظر  قصد  لوگوں کے مصالح  میں  قیام  کے  قوانین   کے  ) یعنی شریعت 

 رکھا۔( 

فہم  ) یعنی شرعی قوانین کے قیام کا مقصد، انہیں مکلفین کے لیے قابل ِ  قصد الشارع فی وضع الشریعۃ للافہام۔ ۲

 بنانا (

ی ف بمقتضاھ ۔ ۳
کل

 

للی
الشریعۃ  وضع  فی  الشارع  کی طاقت  قصد  شارع نے مکلفین  احکام  کی مشروعیت میں  )یعنی  

 واستعداد کوملحوظ رکھا ہے۔( 

مکلف تحت علم الشریعۃ ۔  ۴
ل
 )یعنی مکلف کوحکم شریعت کے تحت داخل کرنے( قصد الشارع فی دخول ا

iiمکلف:ل۔ل
ل
 مقاصد ا 

مکلف اپنےارادے سے خیر یا شر، نیکی  وبدی، اخلاص وریاکاری اوردرست وفاسد نیت کے ساتھ جس مقصد کے  

مکلف کہتے ہیں۔ یوسف احمد البدوی کے مطابق ’’اس مراد وہ مقاصد ہیں 
ل
ا حصول کے لیے عملی کاوش کرے، اسےمقاصد 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

111 

 

ارادہ کرتا ہے۔انہی ، قول وفعل سے  اورعبادت  جن کا مکلف اپنے اعمال، عقائد  ارادے   کی وجہ سے درست نیت ،برے 

وعادت میں فرق کیا جاتا ہے۔‘‘ 

22

 

 مقاصد کی دوقسمیں ہیں۔  : وقت اورزمان کے اعتبارسے ۔ ۲

i۔مقاصد ا خُرو ی:ل 

مصالح ومقاصد کے حصول کا اولاً وحقیقتاً تعلق آخرت کے فوائد کا حصول ہو،چاہے اسِ ضمن میں اورفوائد بھی  

 ہوجائیں۔ جمال الدین الاسنوی’’اُخروی مقاصد‘‘ کی وضاحت میں رقم طراز ہیں: حاصل 

 بہرحال علم حکمت بالخصوص تزکیہ نفس کے باب میں اس کے بہت اعلی فضائل ہیں، ۔ ۔(  )

iiل۔مقاصدد نیوی:ل

مصلحت جاننے کے بعد انِ مقاصد کی روشنی میں دنیا کےکسی فائدہ کوحاصل کرنا اورنقصان سے بچنے  کا حکم الہیٰ کی  

 نام ہے،جیسے احمد الشنقیطیؒ ’’دنیوی مقاصد‘‘ کی وضاحت میں لکھتے ہیں: 

24

 

فائدہ پہنچے ، یا اس سے  کوئی نقصان دور ہو،ان میں ہرایک کاتعلق    )دنیاوی مقاصد وہ ہے، جس سے انسان کو کوئی

 دنیا کے ساتھ ہے۔۔ ۔( 

یعنی شرعی حکم ماننے میں اُخروی فائدہ کے ساتھ دنیوی منفعت بھی حاصل ہوتی ہے،جیسے چور سے اجتناب پرمال  

ظ کرتا ہے۔ مال وجان کا تعلق انسان کی دنیوی  کی حفاظت ہوتی ہے اور زنا جیسے فعل قبیح سے دور رہ کر انسان اپنی جان کو محفو

 منفعت کے ساتھ ہے۔ 

 مقاصد ِ شریعت کی تین قسمیں ہیں: :انسان کی حاجت اورضرورت کے اعتبارسے ۔ ۳

ی ا ت۳  ۔حاجات ۲ ۔ ضروریات ۱

 

ی ی
س
ج

 

ت

 ۔

Iل:

 

ل۔ضرو ر ی ا ت

،  ۱یہ وہ ہیں جو کلیات خمسہ ) اور  ۴۔عقل،  ۳۔نفس،  ۲۔ دین  لئے مقرر ہیں، یہ  ۔ مال( کی حفاظت کے  ۵۔نسل 

اور پھر اس کے واسطہ سے مصالح معاشرہ کے  کا اپنی اصلی پوزیشن میں قیام وبقا موقوف ہے،  کلیات ایسی ہیں جن پر انسان 

 وجود کےلئے بھی وہ ناگزیر ہیں۔ امام غزالی’’ضروریات‘‘ کی وضاحت میں لکھتے ہیں:



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

112 

 

پانچ  مقاصد  اعتبارسے شرعی  کے  اورانسانی تخلیق  ہے  کی حفاظت  مراداسلام کے مقاصد  ہماری  مصلحت سے 

پانچ چیزوں کے تحفظ کا نام ہے اوروہ دین ومذہب، نفس وجان،فکری بصیرت،نسل اورمال کاتحفظ ہے۔اورہر وہ چیز جوان  

 اصول  کی حفاظت سے متعلقہ ہوگی اسے مصلحت کہاجائے گا ۔( 

اورانِ کے لیے قوانین  انِ پانچ چیزوں اورانِ کے متعلقات کی حفاظت اوراحترام کوفرض منصبی قراردیاگیا  یعنی 

 بنائے گئے، جیسے ذیل کی مثالوں سے یہ بات واضح ہوتی ہے۔ 

i.   کیاگیا، ان کے بغیر دین کی تشکیل وتکمیل ناممکن ہے،جیسےجہاد کودین کی حفاظت کے لیےمقرر  عبادات کودین کی

 کوہان قرار دیا گیا ہے۔ 

ii. نفس کی عزت وحرمت کی وجہ سے قصاص کا نظام رائ کیا گیا۔ 

iii.   عقل کی حفاظت کی خاطر تمام قسم کی نشہ آور اشیاء کو ممنوع قراردیاگیا اورغلطی کا مرتکب ہونے کی صورت میں سزا

 مائی۔ مقرر فر

iv.   ،تحفظِ نسل کی وجہ سےنکاح کا حکم دیا اوراپنی خواہشات کی تکمیل کے لیے ہرقسم کے ناجائز ذارئع سے بچنے کاحکم دیا

 نیز اس فعل شنیع کے مرتکب کے لیے سزا مقرر کی گئی۔ 

v. ہی وغیرہ۔ مال کی حفاظت کی خاطر ہر قسم کے ناجائز ذرائع آمدن کوحرام قراردیاگیا، جیسے چوری،ڈاکہ، دھوکہ د 

 پھرضروریات کی دوقسمیں ہیں: 

شدہ   ۔ ضروریہ اصلیہ: 1 اوپربیان  دیگر  ملاہواہو،بالفاظ  سے  حفاظت  کی  مقصد  کے  خمسہ  جوضروریات 

 ’’ضروریات‘‘ کی وضاحت ہی ’’ضرورت اصلیہ‘‘ ہے۔ 

 ضرو ر یہ:ل2

 

ما ت

 

ت

 

ت
 و 

 

ملات
مک

ل۔ 

ون ومددگار ثابت ہوتی ہیں،جیسے ضرض  یہ مصالح ومقاصد ضروریہ کو وجود لانے اوراُن کی مکمل حفاظت میں معا 

نماز کی تکمیل کے لیے اذان اورباجماعت نماز پڑھنے کا حکم،زنا سے بچنےکے لیے اجنبی عورت سے تنہائی میں ملنے کی ممانعت 

 اورعورت کوبغیر محرم سفر کرنے سے روکنا۔)یہ زنا کے سبب بن سکتے ہیں، اس لیے انِ کو ممنوع قراردیا۔( 

iiل:

 

ل۔حاجات

سبب   کا  کرنے  کودور  تاریکیوں  کی  زندگی  ،یہ  ہیں  ہوتی  دور  تکالیف  ہے،  بنتی  خوشگوار  زندگی  ذریعے  کے  ان 

ہے۔انہی کی وجہ سے زندگی کی پرخطر راہوں پر قابو پا کر حقیقی تمدنی زندگی حاصل ہوتی ہے۔)یعنی مدنیت صالحہ اسی سے پیدا  

مہ شاطؒبی کی ’’الموافقات‘‘ ہوتی ہے۔( تفصیل کے لیے ملاحظہ فرمائیں علا

26

 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

113 

 

یہ مصالح  ومقاصد کے حصول  میں اورمشقتوں کو دور کرنے میں معین ہے، جیسے عبادات میں:’’شدت مرض کی  

اورکرایہ کے احکام‘‘؛اسی طرح   :’’شرکت بٹائی  کا ہونا‘‘؛ خرید وفروخت میں  ادا کرنے میں تخفیف  وجہ سے مریض کو نماز 

 ‘‘سے متعلق احکام ،یہ منفعت کو حاصل کرنے اورتکالیف ومفاسد کودور  کرنے میں معاون ہیں۔ ’’مہر، طلاق،کفارہ وغیرہ

 ضروریات کی طرح ’’حاجات‘‘ کی بھی دوقسمیں ہیں: 

۔ حاجیہ اصلیہ: حاجات سے مراد’’حاجیہ اصلیہ‘‘ ہے۔یعنی اس کی وضاحت وہی ہے، جو’’حاجات‘‘میں بیان کی 1

 گئی ہے۔ 

 حاجیل2

 

ما ت

 

ت

 

ت
 و 

 

ملات
مک

ل:ل۔ 

لوگوں کی مشقت اور تنگی دور کرنے کی غرض سے معاملات پایہ تکمیل تک پہنچانے کے لئے بعض اوقات جائز   

شرطوں کی اجازت دینا وغیرہ اور لوگوں کو جھگڑے سےبچانے کے لیے معاملات، عادات اورجنایات وغیرہ میں ایسے اقدام  

 کرنادرست ہے،جیسے 

o   کے لئے یہ حکم  دیا گیا کہ یہ دیت  ( پردیت کا بار ڈالا گیا اور اس تکمیل یقاتل کی برادر )قتل کی صورت میں عاقلہ 

ا کی جائے۔ یہ قسطیں ان لوگوں کے ذمہ ہوتی ہیں جو ان قسطوں کو ادا کر سکتے ہوں  اوریہ ادائیگی  اد  قسطوں میں 

 ایسی قسطوں میں ہو جن کا ادا کرنا ان کے لئے آسان ہو۔  

iiiل:

 

ی ا ت

 

ی ن
س
ح

 

ت

ل۔

چیزوں   کاذریعہ  جن  اورعظمت  ومرتبہ  مقام  شرافت،  وہ  ہو،بلکہ  نہ  موقوف  وبقا  قیام  کا  زندگی  پرانسانی 

کی  اس  الٓامدی  الحسن  وغیرہ۔ابو  واخلاق  وتوازن،آداب  اعتدال  میں  زندگی  ومعاشرتی  عادات،معاشی  بنیں،جیسےاچھی 

 وضاحت میں لکھتے ہیں: 

ی قسم ہے،جو کہ عادات ومعاملات بہرحال اگر مقصود ومطلوب حاجات زائدہ کی قبیل میں سے نہ ہوتویہ تیسر)

 میں اچھی انداز کی رعایت کرنےاور تحسین وتزئین کواپنے کانام ہے۔۔۔( 

یعنی انُ اچھی عادات وصفات کو اپنانے کا حکم دیا گیا،جس سے انسانی قدرومنزلت میں اضافہ ہو اورانِ کے حصول 

لگائی گئی ہے،جیسے حرام مال کے علاوہ گندی اورناپاک چیزوں کے    میں رکاوٹ بننے والی یا اثر انداز ہونے والی اشیاء پر پابندی

 استعمال کی ممانعت اسی وجہ سے ہے،تاکہ اس قسم کے مصالح اورفوائد حاصل ہوں اورمضمرات دور ہوسکیں۔  

ا ت کی بھی دوقسمیں ہیں: 

 

 ی
سی
ج

 

ت

 

ی ہ 1

 

ی ی
س
ج

 

ت

ی ا ت کی بیان شدہ تفصیل سے مراد’’

 

ی ی
س
ج

 

ت

ی ہ اصلیہ: مذکورہ بالا 

 

ی ی
س
ج

 

ت

 اصلیہ‘‘ ہی ہے۔ ۔ 



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

114 

 

ی ہ:ل2

 

ی ن
س
ح

 

ت

 

 

ما ت

 

ت

 

ت
 و 

 

ملات
مک

ل۔ 

کی     روی  مال خرچ کرنے میں میانہ  اس کی تکمیل کے لئے  دیا گیا ہے، لیکن  ی ا ت میں 

 

ی ی
س
ج

 

ت

کا حکم  نفلی صدقات 

ی ا ت کے مکملات‘‘  

 

ی ی
س
ج

 

ت

’’ تاکید کی گئی، تاکہ آدمی اپنا سارا مال خرچ کرکے دوسرے کے سامنے ہاتھ نہ پھیلاتا پھرے۔ یہ 

 ہے۔  میں سے

 مکملات کے موضوع کی اقسام کا ایک دوسرے سے تعلق بیان کرتے ہوئے محمد باقر خاکوانی لکھتے ہیں: 

ی ا ت کو حاجیات کی تکمیل کرنے 

 

ی ی
س
ج

 

ت

’’کہ حاجیات کوضروریات کی تکمیل کرنے والے مصالح سمجھا جاتا ہے اور

والی مصالح خیال کیا جاتا ہے۔‘‘ 

28

 

اورحاجیات کو پورا    اد اکرنے کی صورت میں حاجیات کی تکمیل ہونا شروع ہوجائے گی  کو  ی ا ت 

 

ی ی
س
ج

 

ت

اس طرح 

 کرنے کی صورت میں ضروریات کی تکمیل ہونا شروع ہوجائے گی۔ 

ضرورتیں   کچھ  لیکن  ہیں،  قسمیں  تین  کی  شریعت  مقاصد ِ  اگرچہ  اعتبارسے  کے  وضرورت  حاجت  انسانی 

 ہرایک تکمیل کرنے والی ہیں،اس طرح یہ کل چھ قسمیں بن جاتی ہیں۔  اورمصلحتیں ان میں سے

کا تعلق مکمل   اعتبارسے  مقاصد شریعت عمومی)جن  اور خصائص کے  علاوہ شریعت کے عمومی تعلق  اس کے 

شریعت یا غالب واکثر احکام میں ہے۔( 

29

، خصوصی)جن مقاصد کا تعلق کسی خصوصی باب سے ہو۔(  

30

اورجزئیات)جو حکم  

 سے شارع کو مطلوب ومقصود ہو۔( شرعی

31

میں بھی تقسیم کیا گیا ہے۔اسی طرح  مقاصد شریعت کی ایک تقسیم یقین وظن     

 کو مدنظر رکھ کر کی گئی ہےاورامت کے عمومی طبقہ یا خصوصی افراد کے اعتبارسے بھی۔ 

 افراد سے متعلق  الغرض مقاصد ِ شریعت کومصدر ومنبع،یقین وظن، انسانی ضرورت وحاجت،معاشرہ کے عمومی

ہونے یا نہ ہونے اورمکلفین سے تعلق کی وجہ سے مختلف اقسام میں منقسم کیاگیا۔ہرایک اصولی اورعلم مقاصدِ شریعت کے  

اوراس کی اصطلاحات کی  عالم نے اپنی تتبع اورجستجوکے اعتبارسے مقاصدِ شریعت کی اقسام پرروشنی ڈالی۔ اقسام کی کثرت 

کو جن پریشانیوں کا سامنا کرنا پڑتا ہے،اُن پیچیدگیوں کادور کرتے ہوئے ڈاکٹر جمال الدین عطیہ    وجہ سے اس علم کے مبتدی

 لکھتے ہیں:

ہیں: جاتی  کی  ذکر  چھ قسمیں  کی  مقاصد  خلق،۱’’عموما  عالیہ،۲۔مقاصد  مقاصدِ  کے  کے  ۳۔شریعت  ۔شریعت 

کلیہ، خاصہ،۴مقاصد ِ  مقاصد  کے  جزئیہ،۵۔شریعت  کےمقاصد ِ  کے  ۔بندو۶۔شریعت  شریعت  متعلق  سے  ں 

۔ مقاصد شِرع‘‘ ۲۔مقاصد ِ خلق، ۱مقاصد۔)بقول ڈاکٹر صاحب( میرے نزدیک بنیادی مقاصد صرف دو ہیں:

32

 

)بندوں سے متعلق شریعت کے  

 

ن
 
فی
مکل
ل

ا اورمقاصد ِ  ی ہ 
ی ع

 

ت
انہوں نے مقاصد الخلق میں ’’مقاصد ِ اصلیہ، مقاصد ِ 

میں   الشرع  مقاصد ِ  اور  فرمایا  شامل  کو  اورمقاصد ِ  مقاصد(   ) 

 

لفہ

 

ی

 

ج
م
ل

ا وبالعلوم  الشریعۃ  الخاصہ)باقسام  مقاصد  ’’مقاصد کِلیہ، 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

115 

 

جزئیہ)علل وحکم الاحکام الفرعیہ‘‘ کوشامل فرمایا ہے۔یعنی ان کے نزدیک بنیادی مقاصد صرف دو ہی ہیں، بقیہ تمام اقسام  

 انہی میں شامل ہیں۔ /انہی کے تحت آتی ہیں۔ 

ل:تکاف کی مشرو عیت ا و ر ا س کا فلسفل

اورتنصر   امداد ِ باہمی، تعاون  یا بنیادی فلسفہ  ’’تکافل‘‘ کی بنیاد  تکافل کی مختلف تعریفات سے ثابت ہوتا ہے کہ 

ہے۔ معاشرے کے دیگر افراد کے دکھ درد میں شریک ہونا،ان کے ساتھ مؤدت ورحمت اوررحم دلی کا برتاؤ کرنا تکافل کی  

، دوسروں کے    اصل ہے، اسی جذبہ  اور آڑے وقت میں ان کے کام آنے کا شریعت مقدمہ سے نہ  خیر سگالی  ساتھ تعاون 

 صرف ثبوت ملتا ہے بلکہ اس کا حکم موجود ہے ، آئندہ سطور میں ہم ان نصوص کا مطالعہ کریں گے ۔

 کی ر و شنی میل

 

 ث
ت
 و حد

 

ر ا ٓن
ق
ل:لتکاف 

 اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔قرآن کریم کی متعددآیات میں آپس میں تعاون  کادرس ملتا ہے ،جیسے 

  ۠

 ( نیکی اور تقوی میں ایک دوسرے کے ساتھ تعاون کرو، اور گناہ اور ظلم میں تعاون نہ کرو)

 اولاد کے بارے میں ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ 

قُواَاللّٰهََوَلْيَقُوْلوَُْ"وَلْيََ مَََْ۠فَلْيَت َ ةًَضِعٰفًاَخَافُوْاَعَليَِْْ
ي َ ِ َخَلْفِھِمَْذُر  كُوْاَمِِْ َلوََْتَََ ذِيَْْ

34َاَقَوْلًًَسَدِيْدًا"َخْشََال َ

اور ڈرتے رہنا چاہیے ان لوگوں کو کہ اگر انہوں نے بھی چھوڑے ہوتے اپنے پیچھے ناتواں بچے تو ان کے بارے  )

 ( انہیں کیسے کیسے اندیشے ہوتے تو انہیں چاہیے کہ اللہ کا تقویٰ اختیار کریں اور سیدھی سیدھی )حق پر مبنی( بات کریںمیں 

 ردی سے متعلق واضح حکم موجود ہے اوردوسری ا یٓت کریمہ میں 
م
ان آیات ِ مبارکہ میں باہمی تعاون،معاشرتی ہ

تکفل کے بارے میں نہایت صراحت سے حکم دیا گیا اوراولاد کے حق    دنیا سے رخصت ہونے کے بعد اپنی کمزور اولاد کے

 میں تنبیہ کی گئی ہے۔موجودہ تکافل کے نظام اس حق کی ادائیگی کا مکمل بندوبست موجود ہے۔ 

انسانیت کو خیر خواہی اورہم آہنگی کےجذبات سے ہمکنار کرنے  اورامر بالمعروف ونہی عن المنکر کی تلقین کرنا  

 کے
ؑ
 فرائض منصبی شامل ہیں،چنانچہ انبیاؑ،صلحا اورعلما کی ذمہ داریوں کاتذکرہ کرتے ہوئے سورۃ یوسف کی تفسیر میں مفتی  انبیاء

 محمدشفیع ؒ لکھتے ہیں: 

’’جس طرح انبیاء علیہم السلام اورعلماء ِ امُت کا یہ فریضہ ہے کہ وہ لوگوں کی آخرت درست کرنے کی فکر کریں،  

 بچائیں جو آخرت میں عذاب بنیں گے، اسی طرح ان کومسلمانوں کے معاشی حالات پر بھی نظر رکھنا  ان  کو ایسے کاموں سے

کافی نہیں سمجھا، بلکہ حکیمانہ   کو  دینے  بتا  پرصرف تعبیر ِخواب  موقع  اس  نے  یوسؑف  ،جیسے  ہوں  نہ  پریشان  وہ  کہ  چاہیے 

دیا کہ پیداوار کے تمام گیہوں کوخو غلہ  اورخیرخواہانہ مشورہ بھی  اور بقدر ضرورت صاف کرکے  دیں  اندر رہنے  شوں کے 

نکالیں، تاکہ آخر سالوں تک خراب نہ ہوجائے۔‘‘ 

35  



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

116 

 

بلکہ یہاں تک کہا گیا ہے کہ جب کسی علاقے یا کسی معاشرے میں ناجائز کاروبار کی کثرت ہوتو مفتی یا عالم کا صرف  

کام   وہ صرف یہ کہہ دے کہ فلاں  یہ اتن کام نہیں کہ  اورعالم کے فرائض میں  اورحرام ہے، بلکہ بحیثیت داعی مفتی  ناجائز  

داخل ہے کہ اس کام کوناجائزاورحرام کہنے کے بعد یہ بھی بتائے کہ اس کا متبادل حلال طریقہ کیا ہے۔وہ متبادل قابل عمل  

 بھی ہونا چاہیے اورشریعت کے احکام کے مطابق بھی۔ 

 ردی، دکھ ودرد کی گھڑی میں ایک دوسرے کا ساتھ قرآن کریم کے علاوہ رحمت عالمصلى الله عليه وسلم  
م
نے بھی امُت کوہ

 دینے کا حکم دیا اورمعاشرتی تعاون اورباہمی امداد کی ترغیب دیتے ہوئے فرمایا: 

اللہ) ارشاد فرمایاصلى الله عليه وسلمرسول  و محبت کے اعتبار سے ایک  : نے  کی طرح بدک  تمام مسلمانوں کو تو باہمی رحمت 

 ( ابی اور بخار میں مبتلا ہوجاتا ہے ۔دیکھے گا ، جب ایک عضو کو تکلیف ہوتی ہے تو پورا جسم بے خو

 ردی ، ایک دوسرے کے دکھ درد کو شدت کے ساتھ محسوس کرنے اور دوسروں کے دکھ 
م
مسلمانوں کی باہمی ہ

کوقدرت سے بطور ءانبیاتمثیلات  نے خوبصورت مثال سے سمجھایا ، اور یہ عمدہ  صلى الله عليه وسلمدرد میں شریک ہونے کو وہ آنحضرت

 ردی اور جذبہ خیر سگا  ہوتی ہیں ، اور یہیءخاص عطا
م
خاندان کی کفالت، فکر معاش اورانہیں محتاجی  تکافل کی اصل ہے ۔لیہ

 سے بچانے کی جانب خصوصی توجہ دلاتے ہوئے فرمایا: 

۔۔۔

۔۔۔

روایت ہے  ) وقاص ؓ سے  ابی  روایت کرتے ہیں  عامر بن سعد بن  والد  اپنے  اللہوہ  رسول  ارشاد  صلى الله عليه وسلمکہ  نے 

مالدار۔۔۔ فرمایا کو  و عیال  اہل  اپنے  تم  ہاتھ    کہ  کو محتاج چھوڑو کہ لوگوں کے سامنے  ان  تم  کہ  اس سے بہتر ہے  یہ  و  چھوڑ 

 ۔۔( پھیلاتے پھریں۔

اپنے اہل وعیال کے ’’تکفل‘‘ اوراُن کی معاشی فکر کے حوال سے یہ حدیث ِ مبارکہ ایک اصولی نکتہ نظر سے بحث 

 کرتی ہے۔ 

 ردی، ایک 
م
 دوسرے کے مشکل حالات میں نصرت  الغرض قرآن کریم اوراحادیث مبارکہصلى الله عليه وسلم میں باہمی ہ

 ومدد اور خاندان کے معاش کا اچھا انتظام کرنے اورمعاشی فکر کو احسن وعمدہ قراردیا ہے۔ 

ل:لمرو جہ تکاف،مقاصد ِ شریعت کی ر و شنی می

یہ   اور  ہوئے ہے،  کلی وسعت لیے  ایک  اندر  اپنے  لفظ  ’’مقاصد شریعت‘‘کا  گویا  ہاں  کے   م 

ظ

ع فقہاء مجتہدین 

حضرات اس کا استعمال اس مقام اور اس مفہوم میں بھی کرتے ہیں ، کہ اس مفہوم کو اس "مقاصد شریعت" کی فہرست پنچ  



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

117 

 

ڈاکٹر بریش عبد   داخل کیا جاسکتا ہے، جسے  اس میں  اور بتاویل  یا ہفت گانہ کے تحت شامل نہیں کیا جاسکتا، بایں تکلف  گانہ 

 ین معنی داخل فرمایا ہے کہ القادر نے "تکافل" کو مقاصد شریعت میں با

یہ تعاون علی البر ہے یا ایک عقد تبرع ہے ، یا اس اعتبار سے کہ یہ معاشرہ کے دیگر افراد کی مشکلات وحوادثات    ’’

غور فرمائیں کہ  داخل ہیں، آپ  اور یہ چیزیں یقیناً "مقاصد شریعت" میں  اور اسمیں سہم وشریک ہونا ہے،  اشتراک  میں 

اور دوسروں کے غم میں   شریک ہونا یہ علامہ شاطبی رحمہ اللہ کی بیان کردہ "مقاصد شریعت" کی  تعاون علی البر عقد تبرع 

فہرست میں داخل نہیں ہیں، لیکن اس حقیقت سے انکار بھی ممکن نہیں کہ یہ "امور" شارع کا مقصد ہیں اور شارع نے جابجا  

ان کی ترغیب دی ہے۔‘‘ 

38

 

کومقاصد ِ شریعت   المال‘‘  نے’’تثمیر  زرقاؒ  شیخ مصطفی  طرح  یقیناً  اسی  کہ  ہیں:’’  فرماتے  فرمایا،چنانچہ  شامل  میں 

اموال کا بڑھنا اور زیادہ ہونا ، اور اموال کی گردش ار صرف پر کہ یہ شارع کے ہاں پسندیدیہ ہے بلکہ شارع نے اس کا حکم دیا  

ہے کہ اموال گردش میں میں رہیں اور ان بندش نہ ہو جیساکہ سورہ حشر میں ہے۔‘‘ 

39

 

صدیقی صاحب نے اپنی کتاب" مقاصد شریعت" میں اس مسئلہ پر گفتگو فرمائی کہ اگر یورپ میں  محمد  نجات اللہ  

جہاں مسلمان اقلیت میں ہیں اگر کوئی عورت مسلمان  دونوں ہو جائے اور اس کا خاوند اسلام قبول نہ کرے تو دونوں میاں 

حل کرنے کے حوال سے بعض حضرات کی رائے نقل   بیوی میں تفریق نہ کی جائے۔ اس مسئلہ کو فقہ المقاصد کی روشنی میں

کی ہے، جس سے ہمارے مذکورہ بالا موقف کی تائید ہوتی ہے کہ فقہاء کرام اور بالخصوص معاصر اور اس عہد کے فقہاء کرام 

 مقاصد شریعت کا وسیع تر"مفہوم" مراد لیتے ہیں، ڈاکٹر صاحب لکھتے ہیں:  

و ث"   
 ج
لن

وا الاوروبی للافتاء  س 

ج ل
م
ل

کے ایک رکن نے بھی جو امریکہ میں مقیم ہیں، اس موضوع پر  "ا

ی ا سات ذیل میں درج ہیں: 
ف

 

ت
 تفصیل سے اظہار خیال کیا ہے، جس کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے، بعض ا

o   فقہ المقاصد کی ہی روشنی میں یہ مسئلہ بھی حل کیا جانا چاہیے کہ اگر بیوی مسلمان ہوجائے اور اس کے شوہر نے"

نہ کیا ہو تو کیا دونوں کے درمیان تفریق کرادی جائے گی۔؟  اسلام قبول 

40

 

o   اور ایسی عورتیں امریکی معاشرہ میں لاتعداد ہیں، اگر فکری مقاصد کا تقاضا یہ ہے کہ مسلمان عورت بچایا جائے 

اس کا کوئی    آپ یہ کہیں گے کہ اگر تم اسلام قبول کرو گی تو تمہیں شوہر کو چھوڑنا پڑےگا، اولاد کو چھوڑنا پڑے تو

شوہر نہ ہوگا، کوئی اس کے اخراجات پورنے کرنا والا نہ ہوگا، اب وہ اس سلسلہ میں اور اپنے بال بچوں کے سلسلہ 

 میں کیا راستہ اختیار کرے گی؟ 

o   بیشتر عورتیں یا تو اسلام قبول کرکے مرتد ہوجائیں گی یا اسلام قبول ہی نہیں کریں گی۔۔۔ہم اس فتوی کے ذریعہ

ا کو اللہ کے دین سے روکنے والے ہوں گے۔  بندگان خد

41

 

 تکافل اور مقاصدِ شریعت)عملی تطبیق( 



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

118 

 

 ا و ر مال کا نمو،تکاف ا و ر مقاصدِ شریعتل

 

ل:لی ا ہمی تعاو ن

مصائب اورمشکل حالات میں لوگوں کی اخلاقی اورمالی امداد کا درس ہمیں قرآن کریم اوراحادیث مبارکہ سے ملتا  

اسی طرح تکافل میں بھی  گیا،  قراردیا  اورصدقہ فطر کوضروری  زکوۃ، عشر  مالی معاونت کے لیے  کی  ہے، نیز غریب طبقہ 

کا  کا عنصر  مدد  کی    میں شامل ہے، چنانچہ  تامین تکافل  انسانیت کی مشکلات کودور کرنے کے لیے  مقاصد ِ شریعت کی حیثیت 

ٓ مین‘‘میں بیان کی

 

تفصیل محمدلطفی احمد نے ’’نظریۃ ال

42

 ،اسُ پر بحث کرتے ہوئے ڈاکٹر بریش عبدالقادر لکھتے ہیں: 

۔۔۔

 تامین تکافلی کی خوبیاں: تامین تکافلی کے نظام میں کچھ خوبیاں بھر پور طریقے سے پائی جاتی ہیں، اور وہ یہ ہیں:  )

"تکافل اجتماعی" جو مقاصد شریعت میں سے شمار ہوتا ہے اس کے عقود تبرع میں سے ایک عقد ہونے کے اعتبار  

کے وقت مختلف اشخاص کا ،کچھ نقد رقم ادا کرنے کی ذمہ داری کو  سے اسکی ابتدائی تطبیق یہ ہے کہ اس کے ذریعہ سے مصائب

ارادہ کیا جاتا ہے۔۔۔تامین تعارفی کا ہدف اجتماعی  کا  اور خطرات کو ختم کرنے پر اصالۃ تعاون  برداشت کرنے میں شرکت 

 طور ر مصائب کا مقابلہ اور خطرات کو کم کرنے پر تعاون کرنا ہے ۔۔۔( 

اورزلزل وغیرہ کے حالات میں انِ مشکلات کا سامنے کرنے والوں کی عطیات اورہدایہ  یعنی جس طرح سیلاب  

اور خطرات کو کم  کے ذریعے مالی معاونت کی جاتی ہے، اسی طرح تکافل میں بھی مختلف اشخاص نقد رقم جمع کرکے مصائب 

 ڈاکٹر مصطفی زرقاء رقم طراز ہیں: کرنے میں معاون بنتے ہیں،تامین کی مقاصد ِ شریعت کی جہت پرروشنی ڈالتے ہوئے 

اس مطالعہ میں ہم اپنی توجہ اس نقطہ پر مرکوز رکھیں گے کہ تامین ایک فکر اور نظام کے اعتبار سے باہمی تعاون    (

کا باعث بنتا ہے جو مقاصد شریعت کے  کو ثابت کرنے  اور یہی باہمی تعاون مقاصد شریعت  پر قائم ہے،  اور باہمی ضمانت 

ا اور اغراض کے ساتھ متفق ہے لیکن شریعت  وہ  اہداف  سلامیہ نے جب تعاون کو غرض مطلوب قراردیا تو شریعت نے 

رستے بھی بتلائے جن کے ذریعہ سے یہ تعاون اورباہمی ضمانت کا ثبوت ہوسکے اور اسے خواہشات انسانی پر نہیں چھوڑ دیا۔  

 ۔۔( 

اور مال کی انوسٹمنٹ کرنا مقصد شریعت ہے، یہ جائز مقصد اور مال کی زیادتی   ہے لیکن مناسب  یہ  یعنی مال کا کمانا 

ہے کہ شریعت کے بیان کردہ وسائل کے مطابق ہو، پھر جو چیز اصو ل استدلال سے متفق نہ ہو، تو اس سے کسی فائدہ کا جواز کا  

اس دلیل کی بنا پر کہہ سکتا ہے کہ یہ بھی تبادل اموال کا ایک طریقہ ہے۔ بعد ازاں ڈاکٹر  مصطفی زرقاء نےتامین کےشرعی 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

119 

 

جہت پر مزید روشنی ڈالی ۔ جس میں تامین تکافل کی اسی حیثیت کو واضح کیا ہے کہ تکافل کا مبنی چونکہ تعاون وتنصر  مقاصد کی  

پر ہے اور اسلامی معاشرہ کا یہ جوہر یقیناً مقاصد شریعت سے ہم آہنگ ہے اسی طرح اسلام کی بنیادی معاشی تعلیمات کا ایک 

ما ر اور انوسٹمنٹ ہے تاکہ

 

ن

 

سی
 معاشی سرگرمیاں بحال رہیں اور دولت بھی گردش میں رہے اورگرم بازاری رہے  اہم درس ا

 ۔ یہ بھی مقاصد شریعت میں سے ہے۔ 

،تکاف ا و ر مقاصدِ شریعتل

 

ل:لجلب منفعت و د فع مضرت

جیسا کہ ہم نے ابتداء میں واضح کیا کہ مقاصد شریعت کا حاصل عدل کا قیام ہے اور عدل کا قیام مقاصد شریعت  

کا   یعنی کلیات  کیا کہ مقاصد ِ شریعت  ذکر  پر ہم نے  طور  اور مقاصد شریعت کے خلاصہ کے  خمسہ کے تحفظ سے ممکن ہے، 

ی ا د ،درء المفاسد عن العباد حاصل  
) بندوں کوفائدہ پہنچانا اوراُن سے مضمرات کودور کرنا( ہے۔یہاں بیمہ اور  جلب المنافع للع

 یعت کا یہ پہلو بھی واضح ہوجائے۔ تامین کے مصالح ذکر کیے جاتے ہیں تاکہ مقاصد شر

iل۔بیمہ ا ملاک کے مصالح: ل

 PROPERTY INSURANCE  ،موٹر، کارخانہ،  املاک مثلاً عمار،  کی  اقسام  مراد   مختلف  اس سے 

َ ای، 

ئ

جہاز وغیرہ ہر چیز کے بیمہ کا اب رواج ہوگیا ہے۔ اس کی بھی وہی صورت ہوتی ہے یعنی بیمہ دار ایک معینہ مدت کے ل

اور اگر کسی  رقم با لاقساط ادا کرتا ہے اور بیمہ کمپنی ایک معینہ مدت کے بعد اسے وہ رقم مع کچھ زائد رقم کے واس کرتی ہے 

حادثہ کی وجہ سے بیمہ شدہ املاک تلف ہوجائے مثلاً کارخانے میں اچانک آگ لگ جائے یا جہاز غرق ہوجائے یا موٹر کسی 

نقصان کی تلافی کرتی ہے اور اصل رقم کے ساتھ کچھ مزید رقم زیادہ شرح فیصد کے  حادثہ میں تباہ ہوجائے تو بیمہ کمپنی اس  

 حساب سے بیمہ کرانے والے کو دیتی ہے۔  

iiمہ د ا ر یون کے مصالح: ل 

 

ہ د

 

ی
 م
ت ت
ل۔

 SERVICES INSURANCE  اس میں بچہ کی تعلیم ، شادی وغیرہ کا بیمہ ہوتا ہے اور بیمہ کمپنی ان

  وغیرہ کی ادائیگی اور وصولی وہی ہوتی ہیں جو کہ پہلے بیان کی گئیں۔  کاموں کی ذمہ دار ہوتی ہے۔ رقم

چند    اگر  پڑتی ہے،لیکن  کرنی  ادا  کو  بیمہ کمپنی  اقساط  رقم بصورت  مقررہ  ایک  کو  والے  کرانے  بیمہ 

رقم سوخت ہوجاتی  اقساط ادا کرنے کے بعد بیمہ دار رقم کی ادائیگی بند کردے تو اس کی ادا کی ہوئی  ( حسب قواعد و شرائط)ماہ

ہے اور واپس نہیں ملتی۔ لیکن اسے اختیار ہوتا ہے کہ وہ جب چاہے درمیان کی بقایا اقساط ادا کرکے حسب سابق اقساط جاری  

کرائے،بقایا اقساط  ادا نہ کرنے کی صورت میں بھی بعض قواعد کے ماتحت اقساط کا سلسلہ دوبارہ جاری ہوسکتا ہے لیکن اگر وہ  

 کے جمع شدہ رقم واپس لینا چاہے تو ایسا نہیں کرسکتا۔  سلسلہ منقطع کر

 دنیاوی نقطہ نظر سے بیمہ پالیسی خرید نے میں کیا مصلحتیں ہیں اور کیا مفاسد ہیں؟ ان کا تذکرہ حسب ذیل ہے۔   



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

120 

 

ہ تاکہ اہل علم حضرات ان پر نظر فرما کر فیصلہ کرسکیں۔ اس لئے یہاں صرف انہی دنیاوی مصالح ،وفاسد کا تذکر

 ہے جو فی نفسہ کسی نہ کسی درجہ میں شرعاً بھی معتد بہ ہیں۔ جو مصالح ومفاسد شرعاًغیر معتد بہ ہیں ان کا تذکرہ نہیں کیا گیا ہے۔  

o   مثلاً اسی دنیاوی مصلحت کا کوئی تذکرہ نہیں کیا گیا ہے کہ اس طرح خرید ار کو سود ملتا ہے اور اس کی اصل

 اس لئے کہ یہ مصلحت شرعاً غیر معتد بہ ہے بلکہ مصلحت کے بجائے  رقم میں بغیر محنت اضافہ ہوتا ہے

مفسدہ ہے اس طرح سے اس مفسدہ کو بھی نظر انداز کیا گیا ہے کہ قلیل آمدنی والے افراد جب پالیسی 

اور بعض   ی ا ت میں کمی کرنے پر مجبور ہوں گے 

 

ی ی
س
ج

 

ت

تو  انداز کریں گے  خریدنے کے لئے کچھ رقم پس 

 وم رہیں گے اس لئے کہ یہ شرعاً مفسدہ معتدبہ ہے۔ جائز لذتوں سے محر

 جب کہ موجودہ حالات کے پیش ِنظر بعض بنیادی باتوں، شرائط، مثلاً

 زندگی کا بیمہ پس اندازی کی ترغیب اور پس ماندگان کو مالی پریشانی سے بچانے کے لئے ہوتا ہے۔   •

مفاد  • بیمہ  قابل  سے  جس  ہے  جاسکتا  کرایا  بیمہ  کا  زندگی  کی  شخص  اس  ہر 

INSURABLEINTEREST  نہ یا  پڑے  کرنا  برداشت  مالی نقصان  کی موت سے  اس  خواہ  ہو  متعلق 

برداشت کرنا پڑے۔ مثلاً بوڑھ باپ جو ان بیٹے کا قرض خواہ مقروض کا ۔ شوہر بیوی کا اور محب اپنی محبوبہ  

ہے۔  کا بیمہ کراسکتا

46

 

اور نہ اس کی ممانعت ہے ایسی صورت میں جواز واباحت   • کا ذکر ہے  بیمہ نیا عقد ہے کسی نص میں نہ اس 

 ہے۔  

 بیمہ ایسا عقد ہے جس میں بہت سے مصالح ہیں اور نقصان کوئی بھی نہیں ہے۔   •

بیمہ عرف عام بن گیا ہے جس سے عمومی وشخصی مصلحتیں وابستہ ہیں اور عرف خود اس کے جواز کی دلیل   •

 ہے۔  

 حاجت وضرورت بیمہ کے جواز کی مقتضی ہے۔   •

 بیمہ میں وعدہ سے زیادہ التزام پایا جاتا ہے جب کہ وعدہ پورا کرنا مالکی فقہاء کے نزدیک لازم ہے۔   •

علی خفیف نےبیمہ زندگی سے تجاہل کو ناممکن قراردیا ہے۔البتہ اس موضوع پر مولانا اوردلائل کی وجہ سے استاذ   

 جائز شرعاً   محمد تقی امینی صاحبؒ نے’’

 
 
ت م

 

 ا ال

 

‘‘  أن هد

47

(کی ذیل میں نہایت عمدہ گفتگو فرمائی ہے۔ بیمہ شرعاًجائز ہے )

48

 

ل:لمصالح عامہ،تکاف ا و ر مقاصدِ شریعتل

صل حی کا مفہوم ، مقاصد شریعت کے مفہوم کے قریب قریب ہے، اور اگر یہ  مصالح مرسلہ، استحسان یا 

 

سی
اجتہاد ا

کہا جائے تو بے جا نہ ہوگا ان کا توسیعی مفہوم اور مقاصد شریعت ایک ہی ہیں۔ اب اس عنوان کے تحت ہم اسی کو بیان کریں 

 گے۔ ڈاکٹر صاحبزادہ ساجد الرحمن صدیقی کاندھلوی رقمطراز ہیں: 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

121 

 

اور اسے زندگی عطا فرما کر اس کو  ’’)اسلام    تکافل بیان کرتا ہے، کہ( اللہ سبحانہ نے انسان کو پیدا فرما کر 
ِ
کا نظام

بھوک کی وادیوں میں نہیں چھوڑ دیا ہے۔ بلکہ زمین کی تہوں میں اس کی سطح پر، ہواوں میں، پانی میں اور دھوپ میں اس کی  

 ہیں 

ئ

۔ ۔۔۔ اس دستر خوان سے مستفید ہونے کا فطری طریقہ جائز عمل ہی  غذا کے ہزاروں طرح کے سامان فراہم کردی 

ہے۔ جب انسانوں کو یہ طبعی دائرہ عمل میسر ہوتو بہت ہی عمدہ اور خوب ہے۔ لیکن بڑھپے، یتیمی یا بیوگی کی بنا پر یہ صورت 

ممکن نہ ہو پھر کیا کیا جائے۔‘‘ 

49

 

سعی کی جاتی ہے، وہیں مصالح میں قوانین کے ذریعہ منفعت تکافل میں جہاں انسانی ضروریات کو پورا کرنے کی  

مفاسد   کے  اوراُن  کودورکرنا  رکاوٹوں  حائل  میں  کے حصول  اورثمرات  دینا  وسعت  میں  ذرائع  کے  کے حصول  وفوائد 

عام اصول وقواعدکے تحت مصالح حاصل کرنے اور مفاسد دور کرنے کے لئے احکام    سےبچانا مقصود ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ’’

وقوانین وضع کرنے یا موجودہ احکام وقوانین کا موقع ومحل متعین کرنے کی بکثرت مثالیں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے 

زمانہ میں پائی جاتی ہیں۔ جن کے بارے میں محققین کا فیصلہ ہے کہ وہ مصلحت مرسلہ کے تحت ہیں۔‘‘ 

50

 

معاشرتی فلاح وبہود میں ہے کہ وقت وحالات کو ملحوظ رکھتے  اِ ن مصالح کی افادیت اورکام لینے کی زیادہ ضرورت  

 ہوئے انِ سے رہنمائی حاصل کی جاسکے،جیسے مولانا محمد تقی امینی فرماتے ہیں: 

’’مصالح مرسلہ سے کام لینے کی زیادہ ضرورت اس شعبہ میں ہوتی ہے جس کا تعلق عمومی حیثیت سے معاشرہ کی 

ضہ کے مطابق قوانین بنانا موقع ومحل کے لحاظ سے ان کے نفاذ کے لئے مختلف تدبیریں فلاح وبہبود سے ہے مثلاً جدید تقا

اختیار کرنا اور سزائیں مقرر کرنا وغیرہ ‘‘ 

51

 

ل ا و ر مقاصدِ شریعتل
کف

 

ی

ل:لی ا ہمی،سماجی و معاشرتی 

معاشرے   لفظ "تکافل" اپنی معنویت کے اعتبار سے ہی باہمی معاشرتی خبر گیری، ایک دوسرے کی دیکھ بھال اور

کے ایک افراد کا خیال رکھنے کی طرف غماز ہے ۔ اور یہ چیز عین شریعت اور مقصد شریعت ہے ڈاکٹر محمود احمد غازی رحمہ اللہ 

 اسلامی شریعت ، خصائص، مقاصد اور حکمت کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں: 

اور وہ یہ کہ "اگر یہ چاروں اصول مان لیے جائیں تو شریعت کی حکمت تشریع کا پانچواں اصو ل بھی ماننا پڑے گا 

میں انسانوں کا کفیل ہوں۔ دوسرے انسان میرے کفیل ہیں۔ یہ تصور کہ ہر انسان اپنی ذات میں مگن ہو، اس کو دوسرے 

انسانوں کی فلاح وبہبود سے غرض نہ ہو، یہ جدید مغربی تصور تو ہوسکتا ہے، یہ اسلامی تصور نہیں ہے۔ اسلام میں انسانوں کو 

نوں سے اس طرح جوڑا گیا ہے )اس لیے ضروری ہے کہ( ہر شخص اس دو طرفہ کفالت میں شریک ہے، وہ دوسروں  انسا

کے معاملات"اور مسائل کا کفیل ہے۔ دوسرے اس کے معاملات اور ذمہ داریوں کے کفیل ہیں" 

52

 

ذ اخلاق ومعاملاتی  اسلام جہاں ہر فرد کے حقوق کاخیال رکھتا ہے وہیں معاشرتی،  آگاہ یعنی  داریوں سے بھی  مہ 

 کرتاہے، چنانچہ ذیل اسلام کے اسی نظام کفالت کی خصوصیت پرروشنی ڈالی جائے گی۔ 



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

122 

 

ل:لد و ر  حاضر کے چیلنجز،تکاف ا و ر مقاصدِ شریعتل

کلیات خمسہ کا تحفظ شریعت کے مقاصد ہیں اورمروجہ تکافل میں ان پانچ کلیات میں سے چار کا تحفظ ہوجاتا ہے  

یا بلا   اور نسل بلا واسطہ ہے کہ تکافل کی پالیسی کے بنیادی مقاصد میں یہ بالواسطہ  اولاد  اور تحفظ  واسطہ، تحفظ جان، تحفظ مال 

 چیزیں شامل ہیں، اور ان تین کے تحفظ کے ذریعہ سے تحفظ دین بھی ہوجاتا ہے۔

شیخ نجات اللہ صدیقی نے دور حاضر کے چیلنجز کے لحاظ سے ان میں مزید سات اشیاء کا اضافہ کیا مذکورہ عنوان کے   

کا اضافہ کیا ہے ان میں سے   کا تو براہ راست تکافل سے   ۷اور  ۵،۴،۳تحت مقاصد شریعت کی فہرست میں جن سات اشیاء 

کی سابقہ تعریفات سے بالکل ظاہر ہے باقی تین چیزیں کسی درجہ میں    تعلق ہے جیسا کہ ان چار چیزوں کے عنوان اور تکافل

تکافل کے تحت داخل ہوسکتی ہیں، یا ان چار چیزوں کے واسطہ سے تکافل سے متعلق ہوسکتی ہیں، شیخ نجات اللہ صدیقی لکھتے 

 ہیں: 

ست میں ان چیزوں  "ہمارے خیال میں گلوبلائزیشن کے چیلنجوں سے عہدہ برآ ہونے میں مقاصد شریعت کی فہر 

کےاضافہ سے مدد ملے گی جن کی مقصودیت کو کتاب وسنت کی سند تو حاصل ہے مگر اب سے پہلے ان کو زیادہ اہمیت دینے کی 

 ضرورت محسوس نہیں کی گئی۔ جن مقاصد کو ابھار کر پیش کرنا مناسب ہوگا وہ درج ذیل ہیں: 

 ف ۔ عدل وانصا۳  ۔ بنیادی آزادیاں ۲  ۔ انسانی عزوشرف ۱ 

 ۔ امن وامان اور نظم ونس ۵  ۔ ازال غربت اور کفالت عامہ ۴

 ۔ سماجی مساوات اور دولت وآمدنی کی تقسیم میں پائی جانے والی ناہمواری کو بڑھنے سے روکنا ۶

۔ بین الاقوامی سطح پر باہم تعامل اور تعاون" ۷

53

 

انہی کی وجہ سے ہی مذہب کی حفاظت وبقا ہے دنیوی مصالح کوخصوصی اہمیت کااندازہ اس بات سے ہوتا ہے کہ  

اوردین کی  ترویج وتبلیغ  اوراقامت دین کاخواب شرمندہ تعبیر  ہوسکتا ہے،چنانچہ اسی جانب توجہ دلاتے ہوئے شیخ عز الدین  

 بن عبدالسلام  لکھتے ہیں: 

)یاد رکھو کہ آخرت کے مصالح اس وقت تک ورے نہیں ہوسکتے، جب تک کہ دنیا کے اہم مصالح کا لحاظ نہ کیا 

 جائے جیسے کھانا پینا شادی بیاہ اور دیگر بہت سے مصالح کا حصول۔( 

گرو ولسانی  ،مذہبی  وکشمکش  فرق  کاحصول،طبقاتی  اورفوائد  مصالح  کے  شریعت  میں  حاضر  کا دور  بندیوں  ہ 

اسلامی اجتماعیت کاتصور پیدا کرنے کے لیے   اور  اعتدالیوں کودور کرنے  اور معاشی نظام کی بے  خاتمہ،لاقانیت کاسد باب 

آپصلى الله عليه وسلم کے فرمانِ مبارک کے مطابق مسلمانوں کا یک جسد کی مانند متحد ومتفق ہونا ضروری ہے۔موجودہ دور کے چیلنجزا 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

123 

 

اور ورتقاضوں پربحث کرتے ہوئے مولانا  محمد تقی امینی ؒ لکھتے ہیں: "موجودہ دور میں مسلم ممالک جن حالات سے دو چار ہیں 

داری  سرمایہ  آڑ میں  کی  انفرادی ملکیت  فارم سے  اگر مذہبی پلیٹ  ان میں  ہیں  پر پہنچے ہوئے  کی جس منزل  طبقاتی کشمکش 

شتراکیت کے دامن میں پناہ لینے پر مجبور ہوں گے جیسا کہ وجاگیرداری نظام کی تائید وتبلیغ کی جاتی رہی تو لازمی طور سے وہ ا 

بعض ممالک میں در عمل کے طور ر سب کچھ ہورہا ہے۔مسلمانوں میں اگر لا مذہبیت کے دھرے کو روکنا اور مذہبی مقاصد 

تنظیم و تقسیم کا نظم قائم   کو تقویت پہنچانا ہے تو اسلامی اجتماعیت کی تبلیغ کرنی ہوگی، اور بدلے ہوئے حالات کے مطابق اجتماعی

" کرنا پڑے گا۔ 

55

 

انِ تقاضوں اورضرورتوں کو مدنظرنہ رکھنے کی صورت میں جہاں مسلمانوں کی یگانگت، باہمی موافقت کاشیرازہ  

دورحاضر کے   امر کی ہے کہ  اس  وجہ سے  جو نقصان ہوگا،اس لیے ضرورت  ریزہ  ہوگا،وہیں معاشی نظام کے بگاڑ کی  ریزہ 

اور   لانے  کار  کو بروئے  وغمی میں مصلحت  ہر خوشی  اور  کا مقابلہ کرنے کے لیے مسلمانوں کومتحد ومتفق ہونا چاہیے،  چیلنجز 

اٹھانے  وزن  کا  افراد معاشرہ  تمام  کے   دینا چاہیے،اوراسلامی معاشرہ  ساتھ  دوسرے کے  ایک  دور کرنے میں  کو  مضرت 

 ہوجاتے ہوں  اور یہ مفہوم اس وقت تک بروئے کار نہیں آسکتا ،جب والےہوں۔ اور فوائد بھی تمام معاشرے میں منقسم

تک ایسا قومی احساس موجود نہ ہو جو معاشرے کے تمام افراد کو باہمی الفت ومحبت اور ضمیر کی یگانگت میں نہ پرودے اور ہر  

اسی بات کوملحوظ رکھا گیا    شخص دوسرے کی سہولت اور مشترک مقصد حیات کے لئے متحرک نہ ہو۔ مروجہ تکافل میں بھی 

 ہے۔ 

لاصہ:ل

 

لخ

یا اکثر   • وہ  اسرار ورموز اورحکمتوں ہیں، جنہیں شارع نے تمام احوال  شریعت کے مقاصد سے مراد احکام الہیٰ کے 

 احوال ملحوظ رکھا۔ 

 شریعت کوئی بھی حکم حکمت ، معانی اور فوائد وثمرات سے خالی نہیں۔  •

اور حقائق  • احکام کے مقاصد  قراردیاگیا  مجتہد پرشرعی  اجتہاد کے لیے شرط  گیااوراسے  قراردیا  کولازم   پردسترس 

 ہے۔ 

نئے معاشرتی وسماجی، معاشی ومعاملاتی ، طبی واخلاقی  فقہائے کرام پر ضروری ہے کہ مقاصد شریعت کی روشنی میں ہی   •

 اورسیاسی مسائل کا حل تلاش کریں۔ 

ی فوائد حاصل ہوتے ہیں اوریہ نقاصانات اورفسادات کو  شریعت کے مقاصد کے علم سے بنیادی طور پر دینی اوردنیو •

 دور کرنے کا اہم ذریعہ ہیں۔ 

ا ن قلبی کا ذریعہ اور  •

 

 می
طن
مقاصد شِریعت کے علم سے ایمان کامل ہوتا ہے اور احکام الہیہ پر یقین مستحکم ہوتا ہے۔یہ ا

ر یات سے بچنے کا ذریعہ اور ظلمت وتاریکی کودور کا سبب بنتا ہے

ظ

ظ
 ۔ گمراہ کن ں



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

124 

 

مصدر ومنبع،یقین وظن، انسانی ضرورت وحاجت،معاشرہ کے عمومی افراد سے متعلق ہونے یا نہ ہونے اورمکلفین   •

اخرویہ،   بیان کی۔جیسے مقاصد  اقسام  اصولین نے متعدد  و  علما  کی  رکھتے ہوئے مقاصد ِ شریعت  ملحوظ  کو  سے تعلق 

ی ا ت وغیرہ۔ 

 

سی
ج

 

سن
م

 دنیویہ، ضروریات،حاجیات، 

کا   •  ثبوت قرآن وحدیث سے ملتا ہے، جس کا بنیادی مقصدمعاشرہ کے افراد کے دکھ درد میں شریک  مروجہ تکافل 

ہونا،ان کے ساتھ مؤدت ورحمت اوررحم دلی کا برتاؤ کرنا  ہے،نیز اس کا مقصد کوئی کاروبار نہیں، بلکہ یہ تعاون علی  

و ی کی بنیاد پر قائم ہے۔ 
ق

 

لی
 البر وا

کفالت کا ایسا جامع نظام انسانیت کودیا ہے، جو بلا کسی تفریق وامتیاز کے معاشرہ   اسلام واحد ایسا مذہب ہے، جس نے •

 کے نادار افراد کی مشکلات کودور کرتا ہے،جیسے زکوٰۃ، عشر، صدقات، ہبہ وغیرہ کا نظام۔

میں بھی انسانیت کی مشکلات کودور کرنے کے لیے مدد کا عنصر کا شامل ہے،   دورجدید کے اسلامی مروجہ نظام تکافل •

 کوفائدہ پہنچانےاوراُن سے مضمرات کودور کرنے کا اہم ذریعہ ہے۔  جو کہ عالم اسلام کے تمام مسلمانوں

ف غماز ہے، باہمی معاشرتی خبر گیری، ایک دوسرے کی دیکھ بھال اور معاشرہ کے افراد کا خیال رکھنے کی طر  یہ نظام •

 جو کہ عین شریعت اور مقصد شریعت ہے۔ 

کو  اس سسٹم  اسی وقت شریعت کے عین مطابق ہوسکتا ہے، جب دیگر شرائط کے ساتھ  کا نظام  موجودہ تکافل 

چلانے کے لیےاور فنڈنگ کے معاملات کودیکھنے کے لیے شرعی نگران کمیٹی کے تحت ہو۔یہ کمیٹی سرمایہ کاری ،جس کاروبار  

 ۔ دیکھ بھال کرے ہے ، وہ شرعا جائز اورحلال بھی ہے یا نہیں، کے معاملات کی میں ہورہی

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International 

License. 

ل

 

ل(References)حوا لہ جات

 

 

1

 ۸۹: ۱۶سورۃ النحل  ۔  

2

  الاولی ۔  

 

ظی عہ
ل
 ۳/۲۲۴ھ،۱۴۱۴الشوکانی، محمد بن علی، فتح القدیر،دارابن کثیر،بیروت، ا

3

 ابن منظور افریقی، محمدبن مکرم، لسان العرب، دارصادر،  ۔  

 

ظی عہ
ل
 ۳۵۴۔  ۳۵۳/ ۳ھ،۱۴۱۴بیروت،ا

4

  ۔  

 

ظی عہ
ل
ر  والتوزیع، القاھرۃ، ا

 

ش

 

للی

 ۷ء،ص۲۰۱۰احمد الریسونی، الدکتور، مدخل الی مقاصد الشریعۃ، دارالکلمۃ 

 

 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

125 

 

 

 

5

   ۔  

 

ظی عہ
ل
 ۹۸ء،ص ۱۹۹۴عبدالرحمن، طہ، الدکتور، تجدید المنہج فی تقویم التراث، الدار البیضاء، القاھرۃ، ا

6

الرابعۃالجوھری،   ۔     

 

ظی عہ
ل
ا مل یین، بیروت، 

لل

دارالعلم  العربیۃ،  وصحاح  اللغۃ   تاج  الصحاح  حماد،  بو ۳/۱۲۳۶ء، ۱۹۸۷ھ۔ ۱۴۰۷اسماعیل بن  ’’ا  ؛ یہی وضاحت  

 میں ذکر کی ہے۔ ۱/۲۷۲پر اورالازھری نے ’’تہذیب اللغۃ‘‘ میں ۱/۲۵۳عبدالرحمن خلیل بن احمد نے کتاب العین‘‘  میں

7

  ابن الاثیر،المبارک  ۔  

 

ظی عہ
ل
 ،بیروت، ا

 

ی ہ
م
لعل

  ا

 

ی ہ

 

مکی
ل

 ۲/۴۶۰ھ،۱۳۹۹بن محمدبن محمد، النھایۃ فی غریب الحدیث والاثر، ا

8

  الاولی ۔  

 

ظی عہ
ل
 ۴۵۰ھ،ص۱۴۱۲الراغب الاصفہانی، الحسین بن محمد، المفردات فی غریب القرآن، دارالقلم، بیروت، ا

9

ع  ۔  
ل
  الاولی الخادمی، نورالدین بن مختار، علم المقاصد الشرعیۃ، مکتبۃ ا

 

ظی عہ
ل
 ی کا ن، الریاض، ا

 ۱۵ء،ص۲۰۰۱ی

10

  ۔  

 

ظی عہ
ل
 ۸۲ء،ص ۲۰۱۱ابن عاشور،محمدالطاھر بن عاشور، مقاصد الشریعۃ الاسلامیۃ، دارالکتب اللبنانی،بیروت، ا

11

  ۔  

 

ظی عہ
ل
ھا ، الدارالبیضاء، بیروت، ا

م

 ۷ء،ص۱۹۸۳الفاسی، الاستاذ علال، مقاصد الشریعۃ ومکار

12

 ۹ الی مقاصد الشریعۃ،ص احمد الریسونی، الدکتور، مدخل ۔  

13

 ۱۰۰، ج۱۰ء،ش۲۰۱۶ھ۔اکتوبر۱۴۳۸تونسوی، مدثر جمال، علم مقاصد شریعت:تعارف اورجائزہ،ماہنامہ دارالعلوم،دیوبند،انڈیا،محرم الحرام ۔  

Ahmad, Shakil. "جائزہ تحقیقی  ایک  اجتہاد:  بنیادپر  کی  اوراس   Concitation on the basis of Maqasid Shari'ah: A Research :مقاصدشریعت 

Survey." Al-Duhaa 1, no. 02 (2020): 197-216. 

14

 ۳۱۲۔ ۳۰۹محمد الزحیلی، مقاصد الشریعۃ، ص  ۔  

15

 ۵۶: ۵۱سورۃ الذاریات ۔  

16

 ۳۳،ف ۱۰۴۰دریا بادی، عبدالماجد، مولانا،تفسیر ماجدی،پاک کمپنی،لاہور، ن م، ص ۔  

17

 Jaffar, Saad, and Nasir Ali Khan. "ENGLISH: Child Marriage: Its Medical, Social, Economic and  ۔ 

Psychological Impacts on Society and Aftermath." Rahat-ul-Quloob (2022): 01-09.  

18

 ، بیروت،  ۔  

 

ی ہ
م
لعل

ھا ج، دارالکتب ا

 

من
ل

 ۸/ ۱ء،۱۹۹۵ھ۔ ۱۴۱۶تقی الدین السبکی،علی بن عبدالکافی، الابھاج فی شرح ا

19

 ، صمحمد البدوی، یوسف احمد، الدکتور، مقاصد الشریعۃ عند  ۔  

 

ی ہ
 م
ن

 

ت
 ۱۱۱۔ ۱۱۰ابن 

20

 ۵/۴۱ء،۱۹۹۷ھ۔ ۱۴۱۷الشاطبی، ابراہیم بن موسی، الموافقات فی اصول الشریعۃ،دارابن عفان،بیروت،  ۔  

21

 ۸/ ۲ء ،۱۹۹۷ھ۔ ۱۴۱۷الشاطبی، ابراہیم بن موسی، الموافقات فی اصول الشریعۃ،دارابن عفان،بیروت،  ۔  

22

 ، صمحمد البدوی، یوسف احمد، الدکتور، مقاصد   ۔  

 

ی ہ
 م
ن

 

ت
 ۱۲۳الشریعۃ عند ابن 

23

  الاولی  ۔  

 

ظی عہ
ل
 ، بیروت، ا

 

ی ہ
م
لعل

 ۳۲۶ء،ص۱۹۹۹ھ۔ ۱۴۲۰الاسنوی، عبدالرحیم بن الحسین، نھایۃ السول شرح منھاج الوصول، دارالکتب ا

24

  الاولی ۔  

 

ظی عہ
ل
ی، المدینۃ المنورۃ، ا

م
لعل

 ۱۹۴۔ ۱۹۳،صھ۱۴۱۵الشنقیطی،احمدبن محمود، الوصف المناسب لشرح الحکم، عمادۃ البحث ا

 

 



 شریعت ا و ر مرو جہ تکافلمقاصد ِ ل

126 

 

 

 

25

  الاولی ۔  

 

ظی عہ
ل
 ،بیروت، ا

 

ی ہ
م
لعل

جققہ، محمد عبدالسلام،دارالکتب ا
م

ی، 

صف

 

سی
م
ل

 ۱۷۴ء،ص۱۹۹۳ھ۔ ۱۴۱۳الغزالی، محمد بن محمد، ا

26

 ۲/۲۱الشاطبی، الموافقات، ۔  

27

ت  الاسلامی،بیروت، ن م، ۔  

 

مکی
ل

 ۲۷۵/ ۳الآمدی، علی بن ابی علی، ابو الحسن، الاحکام فی اصول الاحکام،ا

28

 ۴۴۳ء،ص۲۰۱۶انی، محمد باقر،اسلامی اصول فقہ، ادبیات، لاہور، خاکو ۔  

29

 ۱۳احمد الریسونی، مدخل الی مقاصد الشریعۃ، ص ۔  

30

  الاولی ۔  

 

ظی عہ
ل
 ی کا ن،القاھرۃ، ن م، ا

 ۷۲ء،ص۲۰۰۱ھ۔ ۱۴۲۱الخادمی، نورالدین بن مختار، علم مقاصد الشرعیۃ،مکتبہ العی

31

  الثانی النجار، عبدالمجید، الدکتور، مقاصد الشر ۔  

 

ظی عہ
ل
 ۳۸ء،ص ۲۰۰۸یعۃ بابعاد جدیدۃ، دارالغرب الاسلامی، بیروت،ا

32

  الاولی ۔  

 

ظی عہ
ل
 ۱۰۹ھ،ص۱۴۲۲جمال الدین عطیہ، الدکتور، نحو تفعیل مقاصد الشریعۃ، دارالفکر، دمشق،ا

33

 ۰۲: ۰۵سورۃ المائدۃ ۔  

34

 ۰۹: ۰۴سورۃ النساء  ۔  

35

 ۵/۲۸ء،۲۰۱۲دارالعلوم، کراچی، محمد شفیع، مفتی، معارف القرآن، مکتبہ  ۔  

36

ہ وأیامہ، دارطوق النجاۃ، بیروت،  ۔  

 

ی

 

  ۶۰۱۱،رقم ۸/۱۰ھ،۱۴۲۲البخاری، محمد بن اسماعیل، صحیح البخاری،الجامع المسند الصحیح المختصرمن امور رسول اللہصلى الله عليه وسلم وسی

37

ظی ع ۔  
ل
  الرسالۃ، بیروت، ا

 

سہ
س
  الاولیابن حنبل، احمدبن  محمدبن حنبل،  مسند الامام احمد، مؤ

 

؛القشیری،مسلم بن الحجاج،صحیح  ۱۴۸۸،رقم۸۳/ ۳ء،۲۰۰۱ھ۔۱۴۲۱ہ

 ۱۶۲۸،رقم۳/۱۲۵۰مسلم،داراحیاء التراث العربی، بیروت، ن م، 

38

   ۔  

39

للا ۔   العالمی  الموتمر  من  مختارہ  الاسلامیۃ،بحوث  والشریعۃ  الاقتصادی  ی د ان 
م
ل

ا فی  وموقعہ  التامین  بعنوان:نظام  مقال  احمد،  ، مصطفی  المرکز  قتصازرقاء  العالمی،  د 

 ۴۱۶ء،ص ۱۹۸۰ھ۔ ۱۴۰۰لابحاث الاقتصاد الاسلامی، قطر،

40

  ۴۵ء،ص۲۰۱۴صدیقی، محمد نجات اللہ، مقاصد ِ شریعت، ادارہ تحقیقات   اسلامی، اسلام آباد،  ۔  

41

 ۴۹صدیقی، محمد نجات اللہ، مقاصد ِ شریعت،ص  ۔   

42

م  ۔  
لع

  والحلول الاسلامیۃ، احمد، محمد لطفی احمد،نظریہ التامٓین المشکلات ا

 

ی ہ
 ل

43

 ۰۲: ۰۵سورۃ المائدۃ ۔  

44

لف، ۔  

 

س
ل
جد یات التی تواجہ صناعۃ التامٓین التکافی الاسلامی، جامعہ ا

 

لن
مقاصدشریعت " .Ahmad, Shakilء،ص۲۰۱۱بریش عبدالقادر، الدکتور،ا

 Concitation on the basis of Maqasid Shari'ah: A Research :اوراس کی بنیادپر اجتہاد: ایک تحقیقی جائزہ

Survey." Al-Duhaa 1, no. 02 (2020): 197-216. 

45

ی د ان الاقتصادی والشریعۃ الاسلامیۃ،ص  ۔  
م
ل

 ۴۱۶زرقاء ، مصطفی احمد، مقال بعنوان:نظام التامین وموقعہ فی ا

 

 



ل-ر یلجنلا ر جرس، ل

 

 1،شمار ہ:ل4جلد:ل، ل4202 لجون

127 

 

 

 

46

 ۱۸۲ء،ص۱۹۸۸امینی، محمد تقی، اسلام اور جدید دور کے مسائل ، کراچی، قدیمی کتب خانہ،      ۔  

47

 ن الاسلامیۃ،القاھرۃ، ۔  

ئ

و

 

للس
س الاعلی 

ج ل
م
ل

ت مین و موقف الشریعۃ الاسلامیۃ منہ،ا

 

 ۱۱۶ء،ص۱۹۶۸الدسوقی،محمد السید، ال

48

 ۲۱۷امینی، محمد تقی، اسلام اور جدید دور کے مسائل،ص  ۔  

49

 ۲۴۰۔ ۲۳۷صصدیقی، ساجد الرحمن، ڈاکٹر، اسلام اوردولت  وثروت، دارالاشاعت، کراچی، ن م،  ۔  

50

 ۲۰۴۔ ۲۰۳امینی، محمد تقی، اجتہاد، قدیمی کتب خانہ، کراچی، ن م، ص ۔  

51

 ۱۹۸امینی، محمد تقی، مولانا، فقہ اسلامی کی تاریخ اوراصول فقہ، قدیمی کتب خانہ، کراچی، ن م، ص ۔  

52

ل ناشران وتاجران، لاہور، ۔  
 ص
لفی

   ۷۳۔ ۷۲ء،ص۲۰۰۵غازی، محمود احمد، ڈاکٹر، محاضرات شریعت،ا

53

 ۲۱ء،ص۲۰۱۴صدیقی،محمد نجات اللہ،مقاصد ِ شریعت،ادارہ تحقیقات ِ اسلامی،اسلام آباد،  ۔  

54

 ۷۷/ ۲ء، ۱۹۹۱ھ۔ ۱۴۱۴عزالدین بن عبدالسلام، قواعد الاحکام فی مصالح الانام، مکتبۃ الکلیات الازھریۃ،القاھرۃ، ۔  

55

 ۴۶۔ ۴۵ء،ص۱۹۶۷قدیمی کتب خانہ، کراچی، امینی، محمدتقی، مولانا،احکام شرعیہ میں حالات وزمانہ کی رعایت، ۔  


