
International Research Journal of Religious Studies, Vol.:3, Issue: 02,July-Dec 2023 PP: 98-110 

 

 

98 

 

   OPEN ACCESS S 

IRJRS 

ISSN (Online): 2959-1384 

ISSN (Print): 2959-2569 

www.irjrs.com 
 

  

 

 ہ 

 

ز

 

ئ
: ا ی ک تحقیقی جا

 

ج

ہ

 

من

 کو نقل کرنے کا 

 

 میں ا جماعات

 

 تفسیرمعار ف ا لقرا  ن

THE MECHANISM OF CITING CONSENSES IN 

TAFSIR MA'RIF AL-QUR'AN: AN EXPLORATORY 

REVIEW 
 

Imran Khan  
PhD Scholar, Department of Islamic Studies and Arabic, Gomal University, 

D.I.Khan. 
Email :  imrankphd@gmail.com 

   https://orcid.org/0009-0008-4108-4438 

 
Dr. Manzoor Ahmad  

Assistant Professor, Department of Islamic Studies and Arabic, Gomal 
University, D.I.Khan.  
drmanzoor67@yahoo.com Email : 

       https://orcid.org/0000-0001-9396-0825  

 
 

Abstract 

This exploratory article delves into the intricate 

mechanics of citing Ijmaat (Consensus) within the context of 

Tafsir Ma'rif al-Qur'an. Mufti Shafi's renowned work, Tafsir 

Ma'rif al-Qur'an, occupies a significant place in Islamic 

scholarship, particularly for its treatment of Ijmaat. The study 

examines how Ijmaat, a vital concept in Islamic jurisprudence, is 

employed and elucidated within this influential Quranic 

commentary.The article embarks on a comprehensive analysis, 

dissecting the various instances where Ijmaat is referenced in 

Tafsir Ma'rif al-Qur'an, elucidating its role in interpreting the 

Quranic text, and elucidating its theological implications. By 

scrutinizing the nuances of Mufti Shafi's approach to Ijmaat, this 

review aims to shed light on the methodology and rationale 

underpinning its inclusion.Moreover, the article places these 

findings within the broader context of Islamic exegesis, offering 

insights into how Mufti Shafi's work contributes to the ongoing 

file:///E:/IRJRS/1۔1/3.2/imrankphd@gmail.com
https://orcid.org/0009-0008-4108-4438
https://orcid.org/0009-0008-4108-4438
file:///E:/IRJRS/1۔1/3.2/drmanzoor67@yahoo.com
https://orcid.org/0000-0001-9396-0825


 2،شمار ہ: 3جلد: ،  2023  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

99 

 

discourse on Ijmaat within Quranic commentary. Ultimately, it 

seeks to provide a deeper understanding of the relationship 

between Ijmaat and Quranic interpretation, enriching the 

scholarly dialogue on this critical facet of Islamic jurisprudence 

and exegesis. 

Key Words: Mufti Muhammad Shafi, Tafsir Maarif ul Quran, 

Consenses, Jurisprudence, Exegesis. 

 موضوع کاتعار ف 

اجماع کے لغوی معنوں میں عزم، پختہ ارادہ یا کسی نکتہ پر اتفاق کرلینا شامل ہیں

1

۔ اس سلسلے میں چند فقہاء کرام کی تعریفات پیش ں

 کی جارہی ہی:

  "2هو اتفاق المجتهدین فی عصر من العصور علی الحکم الشرعی بعد وفاة النبی صلى الله عليه وسلم بدلیل "

اور مجتہد " کرام  امت کے( سب علمائے  زمانے کے )مسلم  وصال ہونے کے بعد کے  مراد آنحضرت صلى الله عليه وسلم کے  اجماع سے 

ں"شرعی پر متفق ہوجانا ہے۔ حضرات کا کسی دلیل کے ساتھ کسی حکم

  کے نزدیک اجماع کی تعریف کچھ یوں ہے:امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ

  " 3اتفاق امة محمد صلى الله عليه وسلمخاصة علی امر من الامور الدینیة"

 "ںامت محمد یہ کا دینی امور میں سے کسی امر پر متفق ہونا۔"

ںکرتے ہوئے لکھتے ہی:امام شوکانی ؒ اجماع کی تعریف ں

 "4العصور علي أمر من الأمور "فهو اتفاق مجتهدي أمة محمد صلى الله عليه وسلم بعد وفاته فی عصر من 

ں"حضرت محمد صلى الله عليه وسلم کےوصال کے بعدامت مسلمہ کے مجتہدین حضرات کا کسی بھی دورکے کسی معاملے پر متفق ہونا۔"

قیاس یا اجماع الگ سے کوئی مستقل دلیل شرعی نہیں ہی اس لئے لازمی ہے کہ اجماع کی بنیاد کسی شرعی اصول پر ہو۔اس لئے 

بات کو لازمی طور پر مدنظر رکھنا ہوتا ہے کہ وہ بنیادی اصول قرآن مجید میں یا سنت نبوی صلى الله عليه وسلم میں موجود ں ںاجماع کی صورت میں اسں

از اکم قیاس میں موجود ہوں۔اجماع کی ضرورت اس لئے محسوس ہوئی کہ اہل اجماع کے پاس احکامات کو جاری کرنے کا ں ہوں۔ یا کم 

صلى الله عليه وسلم کے پاس ہے۔ اسی لئے صحابہ کرام نے بھی جن مسائل پر اجماع کیا ہے تو حق نہیں ہے۔ یہ حق تو صرف اللہ اور اس کے رسول ں

کسی اصول پر بحث کرنے کے بعد اپنی رائے ظاہر کی ہے۔جیسا کہ دادی کی وراثت کے معاملہ میں حضرت مغیرہ بن شعبہ کی بیان کی گئی ں

رضی ں ابوھریرہ   المحارم کے سلسلے میں  گیا۔اور جمع بین  بنایا  بنیاد  کو  کی خبر  ایسے ہی حقیقی بھائیوں  گیا۔  بنایا  بنیاد  کو  روایت  کی  اللہ عنہ 

موجودگی میں باپ شریک بھائیوں کی وراثت کے معاملے میں بھی ان کا حق وراثت تسلیم کیا گیا۔اس لئے قران و سنت کو اجماع کی بنیاد   ں

ںکہا جاتا ہے۔

 و  ا ہمی 

 

 کی ر و شنی میں ا جماع کی ضرو ر ت

 

ت

 

 و  سن

 

ر ا  ن
ق

 

ںمکمل ضابطہ حیات ہے جیسا کہ فرمان الٰہی ہے:ںاسلام ایک ں



 ہ 

 

ز

 

ئ
: ا ی ک تحقیقی جا

 

ج

ہ

 

من

 کو نقل کرنے کا 

 

 میں ا جماعات

 

  تفسیرمعار ف ا لقرا  ن

100 

 

یَوْم اکملت لکم دینکم
ْ
ل
َ
 "5"ا

ھا رے لئے مکمل کردیا ں"

م

 

ت

ں۔"ںآج میں نے اپنا دین 

اللہ  تعالیٰ جو کہ حیی قیوم ہے، وہ اپنے دین کو مکمل فرما چکا، نبی اکرم صلى الله عليه وسلم وفات پاچکے جو کہ خاتم النبیین تھے، اور قرآن 

احکام بیان کئے گئے ہی۔ اب چونکہ ہدایت کے ذرائع کا سلسلہ تو منقطع ہو چکا ہے۔ اس لئے اب اس کا لازمی نتیجہ یہی ںمجید میں محدود ں

ںہے کہ قرآن و سنت کے اصولوں کے مطابق ان مسائل کا حل تلاش کرنے کی سعی کی جائے۔نبی اکرم صلى الله عليه وسلم کا فرمان ہے:ں

 6إن الله لا یجتمع أمتي علی الضلالة 

ں"ں میری امت کوگمراہی پر جمع نہیں فرمائے گا۔اللہ تعالیٰں"

ںفرمایا کہ: جگہ ںدوسری

  "7"اتبعو سواد الأعظم فإنه من شذ شذ فی النار

ں"سواد اعظم )بڑی جماعت ( کی اتباع کرو ، کیونکہ جو الگ ہوا وہ جہنم میں ڈالا جائے گا۔ں"

 ارشاد باری تعالیٰ ہے:ںایسے ہی 

اقِقِ "
َ
صْلِهِ وَمَنْ يُش ى وَنُ

َّ
وَل
َ
هِ مَات ِ

 
وَل مِنِينَ نُ ؤْ

ُ ْ
يْرَ سَبِيلِ الْ

َ
بِعْ غ

َّ
هُدَى وَيَت

ْ
هُ ال

َ
نَ ل بَيَّ

َ
سُولَ مِنْ بَعْدِ مَات مَ وَسَاءَتْ الرَّ جَهَنَّ

 "8مَصِيرًا

اور مومنین کے راستے کے سوائے کسی " اکرم صلى الله عليه وسلم کی نافرمانی کی  اور جس نے ہدایت کھل کر سامنے آجانے کے بعد رسول 

اورراستے کی پیروی کی تواسے ہم اسی طرف لے جائیں گے جدہر وہ خود گیا اور اس نے جانا چاہا اور اس کو جہنم میں داخل کر دیں گے جو ں

 "ںبہت بری رہنے کی جگہ ہے ۔

ںتفسیر معارف القرآن میں لکھتے ہی کہ:  مذکورہ آیت کی تشریح کرتےہوئے مفتی محمد شؒفیع 

: ایک رسولصلى الله عليه وسلم کی مخالفت ، اور یہ عیاں ہے ں"اس آیت میں دو چیزوں کا جرم عظیم اور دخول جہنم کاسبب ہونا بیان فرمایا ہے

م پہ ساری امت مسلمہ کرے اس کے برعکس دوسرا راستہ ںکہ رسول اکرم صلى الله عليه وسلمکی مخالفت ایک کفر اور عظیم وبال ہے دوسرا جس کا

"ں۔اختیار کرنا 

9

ں

حجت ہے، یعنی جس طرح کتاب اللہ اورسنت رسول صلى الله عليه وسلم میں بیان کردہ احکامات بھی ں  ںان باتوں سے ظاہر ہوا کہ امت کا اجماع

ماننا لازم اور  جا ںپر عمل کرنا  ه ںتا ہے،ںامر بن 

 

 ن
اتفاق ہوجائے ںب عي پر  کا جس چیز  ماننالازم ںمسلمانوں  کو  اس  اور  پر بھی عمل کرنا  اس چیز   

 ہے ۔بن جاتا ہوجاتاہے اوراس کی مخالفت کرنا گناہ

 مفسرین کے ہان ا جماع کی ا ہمی و  مقام 

سے  ان موضوعات میں  بھی  اجماع  کی ہےاور  اور طریقوں سے بحث  اسالیب  پر مفسرین نے مختلف   ر  اسرا  کے  کریم  قرآن 

ںنہایت اہتمام سے بیان کیا ہےاور انتہائی عرق ریزی سے اس موضوع پر کام کیا ہے۔ںہے۔جسے مفسرین نے 



 2،شمار ہ: 3جلد: ،  2023  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

101 

 

علم تفسیر کے آغاز ہی میں آدمی کو احساس ہو جاتا ہےکہ مفسرین اجماع نقل کرنے کا بہت اہتمام کرتے ہی اور اس پر بہت توجہ 

ںبھی دیتے ہی۔ں

یا پرانی آپ ں کو مختلف علوم کے بے شمار اجماعات ملیں گے:عقید ہ سے متعلق،فقہ سے آپ کوئی بھی تفسیر اٹھا لیں چاہے نئی ہو 

ںمتعلق، لغت سے متعلق اور تاریخ سے متعلق۔ں

ان میں کوئی کمی نہیں چھوڑی،یہاں تک کہ قرآن مجید کی ں کو بڑے اہتما م سے نقل کیا ہےاور  ان تمام اجماعات  مفسرین نے 

ں ہی۔ںتفاسیر اجماعات کے اہم مصادر میں شمار کی جاتی

جب آپ تفاسیر کا مطالعہ کریں تو آپ کو علم ہوگا کہ اسلامی فنون  اجماعات نقل کرنے میں تفاسیر کسی بھی دیگر کتاب سے سب 

ںسے آگے ہی۔

اور آپ دیکھیں گے کہ وہ ہماری جا بجا ان اجماعات کو نقل کرتے ہی اور ان سے استدلال کرتے ہی اور شاید ہی کوئی اجماع ہو جو ں

ں چھوٹ گیا ہو۔ںان سے

مفسرین نے ان اجماعات کو صرف نقل کرنے پر اکتفا نہیں کیا بلکہ ان کے تحقیق و تجزیہ پر بھی بھرپور توجہ دی ہے اور اس پر اپنی ں

ںرائے کا اظہار بھی کرتے ہی اور یا تو اس کی تائید کرتے ہی یا پھر اسے مسترد کر دیتے ہی ۔

 نقل کرنے و ا لی تفسیر 

 

 ی ا د ہ ا جماعات

 

 ی ر

اگر ہم عربی تفاسیر کو دیکھیں کو تفسیر طبری میں  سب سے زیادہ اجماعات کو نقل کئے گئے ہی مگر اردو تفاسیر کے ذخیرہ کی طرف 

دیکھا جائے تو میری نظر میں تفسیر معارف القرآن  مفتی محمد شؒفیع  میں   سب سے زیادہ اجماعات  نقل کئے گئے ہی۔اسی وجہ سے تفسیر 

ںآن کو اردو تفاسیر میں اجماعات کے حوالہ سے ایک مصدر کی حیثیت حاصل ہے۔ںمعارف القر

ںاس کے علاوہ درج ذیل تفاسیر میں بھی بہت زیادہ اجماعات نقل کئے گئے ہی۔ں

ںالمحر ر الوجیز لابن عطیںؒ •

ںالبحر المحیط لابی  حیان الاندلسںؒ •

ںالبسیط للواحدیںؒ •

ںتفسیر ابن کثیرلابن کثیرںؒ •

ںطبیؒتفسیر قرطبی للقر •

 فتح القدیر للشوکانیںؒ •

ولشدة عناية الْفسرين بالإجماع،فإنهم قل أن يطلعوا على إجماع فى مصدر  من الْصادر التی يعتمدونها فى  

 .10تفاسيرهم ،إلا ويقوم الْفسر بنقل ذالك الإجماع ،للإستدلال به  



 ہ 

 

ز

 

ئ
: ا ی ک تحقیقی جا

 

ج

ہ

 

من

 کو نقل کرنے کا 

 

 میں ا جماعات

 

  تفسیرمعار ف ا لقرا  ن

102 

 

پیش نظر جب انہیں کسی معتمد تفسیر  میں اجماع نظر آتا مفسرین چونکہ اجماعات کو بہت زیادہ اہمیت دیتے ہی تو اسی اہمیت کے ں

ںہےتو وہ اسے ضرور نقل کرتے ہی اور اس سے استدلال  بھی کرتے ہی ۔ں

اعتماد  پر  ابن عطی   وہ  اجماعات کے حوالے سے  تر ابن عطی ؒ سے اجماعات نقل کرتے ہی کیونکہ  زیادہ  ابو حیان ؒ  مثلا قرطبی ؒاور 

 عطیؒ کی تفسیر کی عظمت اور شان  میں اپنی مثال آپ ہے اور دوسری مؤلف کی قوت استدلال اور تفصیلا اقوال ںکرتے ہی ۔کیونکہ ابنں

کو ذکر کرنے کی وجہ سے وہ زیادہ تر اس تفسیر پر اعتماد کرتے ہی۔ں

11

ں

مخالفت بھی کر دیتا ہے۔اسی طرح شوکانی ںاسی طرح ابن عطی خود زیادہ تر طبریؒ سے اجماع نقل کرتا ہےاور کبھی امام  طبری ؒ کی ں

زیادہ تر قرطبی سے اجماعات کو نقل کرتا ہے۔ایسے ہی نواب صدیق حسن خان اپنی تفسیر فتح البیان میں زیادہ تر فتح القدیر للشوکانی سے 

ںاجماعات نقل کرتا ہے۔ں

تے ہی۔اور ابن کثیر ؒ نے اکثر اجماعات طبری ؒ سے نقل اور علامہ آلوسیؒ زیادہ تر  ابو حیان الاندلس ؒ کی تفسیر سے اجماعات نقل کرں

کئے ہیں

12

ں۔

خلاصہ کلام یہ کہ مفسرین نے اپنی اپنی تفاسیر میں اجماعات کو بہت زیادہ اہمیت دی ہےاور وہ اپنی اپنی تفاسیر میں ان اجماعات میں 

ںان تفاسیر سے نقل کرتے ہی جن پر انہیں اعتماد ہوتا ہے۔ں

وہ صرف نقل کر اور کبھی اختلاف بھی مگر  اجماع کی تائید کرتے ہی  اس  اس بارے میں کبھی  وہ  اعتماد نہیں کرتے بلکہ  پر  نے 

 کرتے ہی اور کبھی ایسا اجماع بھی ذکر کرتے ہی جو انہوں نے اس موقع پر ذکر نہیں کیا ہوتاہے۔ں

 

 

ج

ہ

 

من

 کا 

 

 میں تفسیر معار ف ا لقرا  ن

 

 ا جماعات

سیر میں مصدر و مرجع کی حیثیت حاصل ہےکیونکہ تفسیر معارف القرآن میں اجماعات کو انتہائی تفسیر معارف القرآن کو اردو تفا 

ںاہمیت کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔ں

مگر چونکہ معارف القرآن فقہی تفسیر ہےاس لئے اس میں زیادہ ترجو اجماعات نقل ہوئے ہی وہ احکام کے حوالے سے ہی اور 

ںکو نقل کیا گیا ہے جو احناف کا مذہب ہے۔ں اس میں بھی زیادہ تران  اجماعات

ںاجماعات ذکر کرنے میں مفتی محمدشفیع ؒ  کا منہج

کرنا بہت مشکل ں نقل  کا  اجماعات  تمام  کیونکہ  کو نقل نہیں  اجماع  اس لئے مفسرین  ہے  زیادہ  بہت  چونکہ  تعداد  کی  اجماعات 

ںکسی خاص فائدہ و مقصد کی وجہ سے ہی اس کو ذکر کرتے ہی ۔ ہے۔اس لئے مفتی شؒفیع  بھی تمام اجماعات کو نقل نہیں کرتے البتہ

ںجن میں سے چند اہم یہ ہی:ں

 مخالفین پر ر د  

ںمختلف  اقوال  میں وہ مخالفین پر رد کیلئے اجماع کو ذکر کرتے ہی ۔ں 



 2،شمار ہ: 3جلد: ،  2023  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

103 

 

جیسے  تین طلاق کے مسئلہ پر وہ صحابہ  کا اجماع  

13

پھر اس کا تفصیلی رد بھی کرتے ںنقل کرنے کے بعد مخالفین کی دلیل ذکر کرتے ہی ں

ںہی ۔

 ا ع کی تعیی 

 

ز

 

ئ
 محل 

ںکسی لفظ کی تفسیر یا معنی میں جب اختلاف ہوتا ہےتو وہ محل نزاع کی تعیین کرتے ہی ۔اور پھر اجماع نقل کرتے ہی۔ں 

ختم کرنے کیلئے اجماع کے معنی میں دو سال اور ڈھائی سال کا اختلاف ہے تو اس نزاع کو ں ںحملہ وفصالہجیسا کہ مدت رضاعت میں ں

ذکر کیاکہ ڈھائی سال بعد کسی طور پر اجماعا دودھ پلانا حرام ہےں

14

ں۔ 

ںکسی قول کو دوسرے اقوال پر ترجیح دینا۔ں

ںایسا عموما وہ فقہی مذاہب میں احناف کے قول کو ترجیح دینے کیلئےاجماع نقل  کرتے ہی۔ 

احناف کے قولں اجزاء کی حرمت میں  تمام  ،کھال  ںجیسے خنزیر کے  بال  اسکے  دیا جبکہ  کر  اجماع نقل  پر  اس  کو ترجیح دیتے ہوئے 

ھا ء کا دباغت کے بعد استعمال پر اختلاف موجود ہےں

فق

وغیرھم پر دیگر 

15

ں۔

ںکسی فاسد معنی کے توہم کو دور کرنے کیلئےں

ںمفتی صاحب اس وجہ سے بھی اجماع نقل کرتے ہی  تاکہ کسی فاسد معنی کااحتمال ہی ختم ہوجائے۔ں 

جیسے اس کی مثال ختم نبوت پر اجماع نقل کیا کہہ اس  سے مراد آخری نبی حضرت محمد صلى الله عليه وسلمہی باطل فرقے ختم کے جو فاسد معنی ں

یاںکرتے ہی مفتی صاحب نےاجماع ذکر کرکے  ان معانی کو رد کر د

16

ں۔ں

ںجب کوئی لفظ اپنے مراد پر دلالت نہ کرتا ہوں

یعنی جب کوئی لفظ اپنی مراد پر دلالت نہ کرتا ہو تو مفتی صاحب ؒ اس مراد کی وضاحت کرنے کیلئے بھی اجماع کو نقل کرتے ہی  

ںتاکہ   کسی دوسرےمعنی کا احتمال نہ رہے۔ں

 واضح کر دیا کہ ربا شرعی کیا ہےجیسے ربا یعنی سود پر تفصیلی اجماع ذکر کر کے ربا کا معنیں

17

ں۔

ںآیت کی تفسیر جب ظاہر کے خلاف ہوں

اور اس کا مطلب واضح   یعنی جب آیت کی تفسیر ظاہر کے خلاف ہو تو وہاں بھی مفتی شفیع ؒ آیت کے معنی کی وضاحت کرتے ہی 

ںکرتے  ہی اور اس پر اجماع ذکر کرتے ہی۔

تی ہے کہ وصیت کرنا فرض ہے مگر مفتی صاحب نے اجماع نقل کر دیاکہ اب  یہ حکم ظاہر کرں ں180جیسے سورۃ البقرہ کی آیت ں

منسوخ ہے

18

ں۔ں

ںکسی مطلق کو مقید کرنے کیلئے

ںیعنی جب کوئی حکم مطلق ہو مگر اسکی مراد مقید ہو تو اس بات کی وضاحت بھی ذکر کر دیتے ہی اور اس پر اجماع نقل کرتے ہی۔ 



 ہ 

 

ز

 

ئ
: ا ی ک تحقیقی جا

 

ج

ہ

 

من

 کو نقل کرنے کا 

 

 میں ا جماعات

 

  تفسیرمعار ف ا لقرا  ن

104 

 

" کے لفظی ہی کہ  ںجیسےمفتی محمد شفیع ؒ لکھتے

ث

َ

 

ف
َ
خواہش پورا کرنے کے لئے جو کچھ ں ںسے اپنیںبیوی ںمرد ں ںیکںا ں،اگرچہ عام ہی ںمعنی ںر

باتفاقِ امت اس جگہ اس سے مراد جماع ہے شامل ہے لیکن کہتا ہے وہ سب اس میں ںیاکرتا 

19

ںیہاں مطلق معنی کو مقید کر دیا۔۔

ںکسی مبہم کی وضاحت کیلئےں

ہو تو اسکی وضاحت کیلئے بھی اجماع نقل کرتے ہی۔ جیسے یہا ں شطر کے دو معانی آتے ہی ایک نصف یعنی جب کوئی بات مبہم ں 

البقرہ کی آیت ں سورۃ  دوسرا سمت کیلئے ،مفتی شفیع نے  اور  اجماعا مراد سمت  ں ں144شے  دیا کہ یہاں   بتا  ذکر کرکے  دونوں معانی  مین 

ہے

20

ں۔

 کر کرنے کے ا سبات  ا و ر  فوا ئ  

 

لاف، مفسرین کا ا جماع کو د

 

ت

 

خ
 تفسیر میں ا جماع ا و ر  ا 

ںتفسیر میں اجماع اور اختلاف تنوع اور اختلاف تضادں

اجماع  فی التفسیر کا مطلب ہے کہ آیت کی تفسیر میں کسی معنی پر اجماع ہو۔اور اختلاف فی التفسیر کا مطلب ہے کہ آیت کے معنی ں

ںنا۔ںمیں اتفاق نہ ہو

ںلہذا اجماع اختلاف کا متضاد اور تقابل ہے۔اس لئے چند باتیں ذہن نشین کرنے کی ضرورت ہے۔ں

ںاحکام کی بنسبت تفسیر میں  اختلاف بہت کم ہے جیسا کہ ابن تیمیہ ؒ  نے فرمایا ہے:ں

 21الخلاف بين السلف في التفسير قليل، وخلافهم في الأحكام أكثر من خلافهم في التفسير.

ںاسلاف میں تفسیر میں بہت کم اختلاف ہےاور ان میں اختلاف تفسیر کی بنسبت احکام میں بہت زیادہ ہے۔ں

ںتفسیر میں جو اختلاف ہے  وہ زیادہ تر اختلاف تنوع ہے۔جیسا کہ ابن تیمیہ ؒ نے فرمایا :ں

 22وغالب ما يصح عنهم من الخلاف: يرجع إلى اختلاف تنوع، لا إلى اختلاف تضاد 

ں زیادہ تر اختلاف اختلاف تنوع ہے نہ کہ اختلاف تضادںمفسرین کا

 پڑتا جسے ہم آگت تفصیل 

 
 
ہ

 

اورا ختلاف تنوع اختلاف کی وہ قسم ہےجو اجماع کیلئے مانع نہیں ہےاور اس سے اجماع پر کوئی فرق ن

ںسے بتائیں گے۔ں

ںاختلاف تنوع کی تعریفں

حيحة غير متعارضة. فتلك الأقوال وإن كانت  هو أن تحمل الآية على جميع ما قيل فيها إذا كانت معان ص 

 ۔23مختلفة ولكنها غير متضادة، فالجمع بينهما ممكن ، والقول بها جميعا في تفسير الآية مطلوب 

ںآیت میں جتنے اقوال ہی وہ تمام معانی مراد لئے جائیں جبکہ وہ معانی صحیح ہوں اور آپس میں متعارض نہ ہوں ۔ں

اقوال اگرچہ آپس میں اور سب کو جمع کرنا ممکن ہوتا   ںتو یہ  مختلف ہوتے ہی مگر متضاد نہیں ہوتےاور ان تمام معانی کو مراد لینا 

ںہے۔

لاف تنوع کی ا قسام 

 

ت

 

خ
 ا 



 2،شمار ہ: 3جلد: ،  2023  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

105 

 

 أقسام

 

ں:ذکر العلماء أن اختلاف التنوع له أرب عه

في   بعبارة غير عبارة صاحبه، تدل على معنی  الْسمی غير  أن يعبر كل واحد من الْفسرين عن الْعنی الْراد 

أن يكون اللفظ  .أن يذكر كل مفسر من الاسم العام بعض أنواعه على سبيل الْثال.الْعنی الآخر مع اتحاد الْسمی

24أن يعبروا عن الْعنی بألفاظ متقاربة.محتملا لأمرين: إما لأنه مشترك في اللغة، أو لأنه متواطئ
 . 

ںعلماء نےاختلاف تنوع کی چار اقسام ذکر کی ہی۔

 ںالگں ںمفسر ںہر ںمعنیں ںموجود ںمیں ںمسمی ںالبتہ ںہے ںہوتا ںہی ںایک ںتو ںمسمی ںکہ ںطور ںبایں۔ ںبتائےں ںمعنیں ںکا ںآیت ںمیں ںالفاظ ںاپنے ںمفسر ںہر .1

 ۔ںکرے بیان الگ

 ۔ںکرےں ذکر مثال بطور کو انواعں بعض کی عام مفسر ہر .2

 ۔سے ںوجہ کی ںہونے ںمتواطی یا ںمشترک ہو، موجود ںاحتمال کا معانی ںدونوں ںمیں اسں کہ ہو ںایسا لفظ .3

 ۔ںکرے بیان معنیں ںکا آیت سے الفاظ متقارب مفسر ہر .4

اور ان تمام اقوال کے باوجود اجماع ہوسکتا ہےکیونکہ یہ تمام معانی   ا اختلاف تنوع کی یہ تمام اقسام اجماع کیلئے مانع نہیں ہی 

 

ھذ

ل

 مراد ہوسکتے ہی۔ں

 ںیہ ںتو ںہوں ںنہں  ںالغاء ںکاں ںمعنیں ںبھیں ںکسی ںاور ںھوں ںسکتے ںہو ںمرادں ںمعانی ںسارےں ںوہ ںمیں ںاسں ںکہں ںکرے ںنقل ںاجماعں ںپر ںطورں ںاس ںمفسر ںکوئیں ںاگرں ںلہذا

ں۔ںھے نہیں خلاف کے اجماع اختلاف کا طرح اسں اور ہے صحیح اجماع

 صورت ںاسں ںلئے ںاسں ںہے ںہوتی ںنفی ںکی ںمعانی ںدیگر ںمیں ںصورت ںاسں ںچونکہ ںتو ںکرے ںنقل ںاجماع ںپر ںقول ںایک ںکسی ںمفسر ںکوئی ںاگر ںلیکن

  ہے؟  ایک سے میں ںمعانی ںان جملہ من ںبھی وہ ہے گیا ںکیا نقل اجماع پر معنیں جس  ںہے؟ کیا مرادں ںکی مفسر ںکہ گی جائے کی طلب تفصیل میں

۔ ںہے موجود اختلاف کیونکہ نہیںں صحیح ںاجماع پھر تو ںہے صورت ںدوسری ںاگر  ہے؟ گئیں کی نفی کی ںمعانی ںدیگر اور ںہے مرادں معنیں ںوہی صرف  یا

ں۔ںہوگا صحیح اجماع ںکہ ہے یہی ںغالب اگرچہ۔ گا جائے کہا نہیں ںصحیح کو اجماع مطلقا تو ہے صورت پہلی اور

 سکتے ںہوں ںمرادں ںاقوال ںسارے ںکہ ںہو ںگیاں ںکا ںنقل ںپر ںطورں ںاسں ںاسے ںبشرطیکں ںپڑتا ںنہیںں ںفرقں ںکوئی ںپر ںاجماع ںسےں ںتنوع ںاختلافں ںکہ ںیہ ںخلاصہ

ں۔ںہے سکتاں ہو ںانداز اثر پر ںاجماع اختلاف پھر ںتو ھو علاوہ کے صورت ںاسں۔ جائےں کی نہ ںنفی بھی کی کسی اور۔ ہوں

ںاختلاف تضاد کی تعریفں

 25هو أن يرد في معنی الآية قولان متنافيان بحيث يتعين من قبول أحدهما رد الآخر  

آیت کی تعریف  میں دو متضاد اور متعارض اقوال اس طور پر ذکر کرنا کہ ایک قول کو قبول کریں تو دوسرا خود بخود مسترد ہو ں

ںجائے۔ں

دو متضاد چیزیں جمع نہیں ہو سکتیں۔جب ہم ایک قول کی تعیین کریں گے تو دوسرا خود بخود ختم ہو جائے گا۔اور ظاہر ہے کہ کیونکہ ں

ںاختلاف  حق کے ساتھ جمع نہیں ہو سکتا۔ں



 ہ 

 

ز

 

ئ
: ا ی ک تحقیقی جا

 

ج

ہ

 

من

 کو نقل کرنے کا 

 

 میں ا جماعات

 

  تفسیرمعار ف ا لقرا  ن

106 

 

 دوسرے ںسے لینے مرادں کے ایک کسی لہذا ہی، ںسکتے ہو ںنہیں ںجمع ںمیں آپس ضدین چونکہ اور ںہوں متضاد میں آپس معانی دونوں یعنی

ں۔ںہو ںجاتی ہو نفی بخود خود کی معنیں

ںہے۔ں خلاف بالکل کے اجماع صورت یہ اور۔ سکتاں ہو ںنہیں اجماع کہ ںہے ظاھر میں  صورت ایسی

 کر کرنے کے ا سبا ت  ا و ر  فوا ئ 

 

 مفسرین کے ا جماع کو  د

ںاجماع کو ذکر کرنے کے اسبابں

کثرت کی وجہ سے  مفسرین اسے ہر جگہ ذکر نہیں کرتے ،کیونکہ ان کاحصر بہت مشکل ںجیسا کہ پہلے ذکر ہوا کہ اجماعات کی انتہائی  ں

ںہے۔اس لئے مفسرین کسی خاص مقصد و ضرورت کے تحت ہی اجماع ذکر کرتے ہی۔

ںاہم اسباب یہ ہی:ں

ںمخالفین پر ردں .1

ںمحل نزاع کی تعیینں .2

ںکسی قول کو دوسرے قول پر ترجیح دیناں .3

ںکسی فاسد معنی کے توھم کو ختم کرنے کیلئے ں .4

ںجب کوئی لفظ اپنی مراد پر دلالت نہ کرتا ہوں .5

ںآیت کی تفسیر جب ظاہر کے خلاف ہوں .6

ںکسی مطلق کو مقید کرنے کیلئے .7

م کو بیان کرنے کیلئےں .8

 ھ
مب

کسی 

26

 

ںان سب کی تفصیل پہلے اجماعات میں تفسیر معارف القرآن کی خصوصیت کے تحت  گزر چکی ہے۔ں

 ین کی ا جماع کی مخالفت کے ا سبات  مفسر 

ںعلماء نے تفاسیر میں  اجماع کی مخالفت کے کئی اسبا ب لکھے ہی جن میں سب سے اہم یہ ہی:

ںخواہشات کی اتباعں

اجماع کی مخالفت کی یہ سب سے بڑی وجہ ہے ۔خواہشات کی اتباع کرنے والا اسلاف سے منقول اجماعی  مسائل میں اختلاف کرتا ں

 اور اس کے  رسول صلى الله عليه وسلم کے کلام کو اپنے اصلی معانی سے پھیر دیتا ہےاور تفسیر کے نام پر اس مین تحریف کرتا ہےمحض ںہے اور اللہ

ںاپنی خواہش کی اتباع کیلئے۔ں

ںبدعتں

بدعت کی وجہ سے بھی عموما مفسر اجماع کی مخالفت کرتا ہےں

27

،چنانچہ اہل بدعت اپنے باطل عقائد پر خواہ مخواہ قرآنی آیات کی 

ںنطباق کرتے ہی اگرچہ ہو سلف کے اجماع کے مخالف ہو۔ںا



 2،شمار ہ: 3جلد: ،  2023  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

107 

 

جیسے قدریہ،جہمیہ،مرجئہ،معتزلہ،خوارج،روافض وغیرہ کے،انہوں نے اپنے اپنے مذاہب کے اصولوں پر تفاسیر لکھی ہی

28

ں۔ں

ںسلف کے اجماعات اور آثار کے متعلق علم کی کمیں

نہیں کر سکتے۔یہی وجہ ہے کہ آپ اصل بدعت کو دیکھیں گےکہ اہل  ںاس علمی کمی کی وجہ سےوہ صحیح اور ضعیف روایات میں تمییز

بدعت کو صحابہ و تابعین ں

29

ںکے اقوال کے متعلق بہت کم معلومات ہوتی ہی۔ں

ایسا ں ہوتا ہے۔اور کبھی  اجماع  کا  بارے میں سلف  اختلاف کرتے ہی جس کے  باتوں سے متعلق بھی  ایسی  وہ  وجہ سے  کی  جس 

 میں سلف سے دو قول منقول ہوتے ہی اور یہ انکی طرف سے اجماع ہوتا ہے کہ اس میں تیسرا کوئی قول ںہوتاہے کہ کسی آیت کی تفسیر

نہیں ہےلیکن بعض لوگ اس کا انکار کرتے ہی اور دیگر اقوال نقل کرتے ہی اور اس اجماع کی مخالفت کرتے ہیں

30

 ۔ں

ںصرف لغت کی بنیاد پر قرآن کی تفسیر

إلى   نظر  غير  ولبيان  من  به،  للمتكلم  يصلح  ما  يراعوا  فلم  به،  المخاطب  عليه،  والْنزل  وبالقرآن،  الْتكلم 

 31الكلام 

یعنی متکلم قرآن اور جس پر قرآن نازل ہوا اور جو اس کا  مخاطب ہےاس کی رعایت کئے بغیر صرف عربی لغت کی بنیاد پر قرآن کی ں

ں کلام کی۔ںتفسیر کرنا،چنانچہ نہ وہ متکلم کی رعایت کرتے ہی نہ

ںاقوال شاذہ کا اعتبار کرناں

حيث يذكر بعض الْفسرين الخلاف في مسألة قد وقع فيها إجماع سابق، فلا يعتد لهذا القول لشذوذه في  

 ۔ 32مخالفة الإجماع 

نہیں کیا  ںبعض مفسرین کسی ایسے مسئلہ میں اختلاف ذکر کرتے ہی جس میں پہلے اجماع ہو چکا ہے۔لہذا کسی بھی ایسے قول کا اعتبار

ںجائے گااجماع کے مخالف ہونے کی وجہ سے۔

ںانعقاد اجماع کے بعد کوئی قول کرناں

ںایسی مخالفت جو  اجماع کے منعقد ہونے کے بعد کی گئی  ہو اس کا کوئی اعتبار نہیں ۔ں

ںضعیف روایات پر اعتماد کرنا۔ں

 کے بارےاختلاف  کرتے ہی جس میں پہلے سے ضعیف روایات پر اعتماد کرنے کی وجہ سے بھی بعض مفسرین   کسی ایسے مسئلہ

ںاجماع ہوچکا ہوتا ہے۔ لہذا کسی بھی ایسی ضعیف روایت پر اعتماد  نہیں کیا جائے گااجماع کے مخالف ہونے کی وجہ سے۔ں

ںسلف سے منقول اختلاف کو نہ سمجھنا ں

تلاف التنوع، فيأتي  عدم فهم الخلاف الوارد عن السلف: فكثير من الخلاف الوارد عن السلف من باب اخ

 ۔33من الْتأخرين من يحمله على اختلاف التضاد 

ںکیونکہ سلف سے منقول  بہت سے اختلافات ،اختلاف تنوع ہوتے ہی اور بعد والے یہ سمجھتے ہی کہ شاید یہ اختلاف تضاد ہے۔



 ہ 

 

ز

 

ئ
: ا ی ک تحقیقی جا

 

ج

ہ

 

من

 کو نقل کرنے کا 

 

 میں ا جماعات

 

  تفسیرمعار ف ا لقرا  ن

108 

 

 :

 

حت
 
لن

 نتائج ا 

بہت سے علماء اور تحقیقی مقالہ جاتں

34

ںہی جن کا خلاصہ یہ ہے:میں اجماع کے فوائد بیان کئے گئے  

۔ اجماع شریعت اسلامیہ کا بنیادی مصدر ہے۔اور یہ اجماع شریعت اسلامیہ کا بنیادی مصدر ہے،اور یہ اجماع شریعت کے احکام ں1

 واقع کو خلود و دوام بخشتا ہےکہ یہ ہر جگہ اور زمانے میں قابل عمل ہےکیونکہ مجتہدین امت کو ہر زمانے میں یہ اجازت ہے کہ وہ ہر نئے

کے بارے میں کوئی رائے قائم کریں اور قرآن و سنت اور قیاس کے ذریعے اس بارے کوئی حکم صادر فرمائیںں

35

ں۔ں

۔ اجماع کے مسائل کو اجاگر کرنے سے مذاہب فقہیہ کے اختلاف کے باوجود امت میں اتحاد و اتفاق کی فضا پیدا ہوتی ہےاور یہ 2

و ںبات ظاہر ہوتی ہے کہ جن مسائل میں اختلا کا اتحاد  ف ہےوہ مسائل فرعیہ ہی۔اور اصول دین سمیت بہت سے مسائل پر امت 

ںاجماع ہے۔ں

اور 3 اور امور کا حجم معلوم ہوتا ہے جس پر امت کا اجماع ہےکہ ان مسائل میں گمراہ لوگ کوئی فساد  ۔ اجماع سے ان مسائل 

کہتے ہی کہ  امت میں توہر چیز میں اختلاف ہےتو ان کو کون سی چیز متحد تحریف نہیں کر سکتے۔اور ان لوگوں پر بھی رد ہو جاتا ہےجو یہ ں

 کرے گی۔تو گویا اجماع امت کے اتحاد و یگانگت قائم رکھنے کا اہم ذریعہ بھی ہے۔ں

۔وہ سند جس پر اجماع قائم ہوتا ہے بعض اوقات وہ ظنی ہوتا ہےتو اس پر اجماع  سبب بن جاتا ہےحکم کے مرتبے کا کہ اس کا ں4

رتبہ بلند ہوجاتا ہے۔یعنی وہ حکم ظنی سے قطعی کے مرتبہ پر فائز ہو جاتا ہےکیوں کہ اجماع  ایسے معاملات پر ہی ہوتا ہے جس بارے ں

ںنص نہ ہو۔ں

قرآن یا سنت یا قیاس سے ثابت ہونے والا حکم اگر ظنی ہو یعنی وہ حکم مراد ہونے کا گمان غالب ہو تو اجماع اسے قطعی اور یقینی  ں۔5

دیتا ہے جس کے بعد کسی فقیہ کو اس سے اختلاف کا جواز باقی نہیں رہتا۔ اور اگر وہ حکم پہلے ہی قطعی تھا تو اجماع اس کی قطعیت میں ں ںبنا

ںمزید قوت اور تاکید پیدا کر دیتا ہے۔ ں

ورت باقی نہیں رہتی۔ جس دلیل شرعی پر مبنی ہو بعد کے لوگوں کو اس دلیل کے پرکھنے کی اور اس میں غور و فکر کی ضر ں۔اجماع6

ان کو اس مسئلہ پر اعتماد کرنے کے لئے بس اتنی دلیل کافی ہوتی ہے کہ فلاں زمانہ کے تمام مجتہدین کا اس پر اجماع منعقد ہو چکا ہے۔ 

 جاننے کی ضرورت بعد کے لوگوں کو نہیں رہتی۔ں انہوں نے کس دلیل شرعی کی بنیاد پر یہ اجتماع فیصلہ کیا تھا ؟ یہ

ں

ں

ں 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International 

License. 

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 2،شمار ہ: 3جلد: ،  2023  د سمب - جولائ ا ر جرس،  

109 

 

 

 

 (References)حوا لہ جات

 

 

1

 ا یوت  ،   

 

  لاہور ، مطبوعہ حمید پرنٹر ،ا جماع کی تعریفلاہور ی، حافظ عمرا ن

 

ز

 

ن

 

ش
ت ک
 ت ل
ئ

 

 

 ث
ئ
 ، فقہ ا لحد

 

 ث
ئ
: فقہ ا لحد

 

، نعمانی کتب 66، ص:  1: ج

ر و ر ی 
ف
 ع 2004خانہ ، 

2

 67ا یضاً ص 

3

ز   
ئ 
،ا کتو

 

ا عت

 

ک، د ا ر ا لاس

 

 سے عصر حاضر ی

 

ث
ل
ا ر یخ عہد ر سا 

 

 ا کٹر فار و ق حسن، فن ا صول فقہ کی ی

 

 757، حصہ د و م،ص :2006د

4

 ا یضاً 

5

::ا  05ا لمائہ 

 

 ث
ئ

03 

6

  

 

 ا لمصابیح ،)ا ر د و ( ،مکتبہ ا سلامیہ ، طباعت

 

 ی ،محمد بن عبدا للہ خطیب ، مشکوا ہ

 

ز
ئ 
 2013تبر

 

 ث
ئ
:173ع ، حد

 

 93، ص:1، ج

7

 : 

 

 ث
ئ
: 174ا یضاً ، ، حد

 

 94،ص؛1، ج

8

 4ا لنساء  

 

 ث
ئ
 115، ا  

9

: طبع 

 

ر و ر ی 1399: ا و ل، ر بیع ا لاو ل  عثمانی، محمد شفیع مفتی ، معار ف ا لقرا  ن
ف
: 1979ھ، 

 

 546، ص: 02ع ، ج

10

 ز  ،ا لناشر د ا ر  ا لوطن،ص  
ن

 

ت
 س
خ

 جماع فى ا لتفسير، ر سا لة ما

 

 ز ی  ، ا لا
ن

 

ض
ح
ل

 حمد ا 

 

 بن ا

 

ز
ئ 
 ز ی، ا لشيخ محمد بن عبد ا لعز

ن

 

ض

 

ح
ل

 89ا 

11

 Adil, Muhammad, and Dr Sardar Muhammad Saad Jaffar. "Role Of Religious Parties In 

Legislation In Parliament Of Pakistan (2013-18): A Critical Analysis." Webology 18, 

no. 5 (2021): 1890-1900. 

12

 ز ی، ا لاجماع فى ا لتفسير،ص  
ن

 

ض

 

ح
ل

 89ا 

13

    

 

 ج

 

 566ص  1مفتی شفیع، معار ف ا لقرا  ن

14

   

 

،ج

 

 580ص 1مفتی محمد شفیع، معار ف ا لقرا  ن

15

   Jaffar, Saad, and Abdul Rasheed Qadri. "An Overview of Fundamental Articles in 

Talmūd (Mishnā) ہ 
 

ز

 

ئ
ہ( کے ا سا سی مضامین کا ا جمالی جا

 

ت

 

س
م
و د  )
م
ل

 

لت

 .IHYA-UL-ULUM 20, no. 2 (2020) ".متن ا 

16

   

 

 113ص1ا یضا،ج

17

   

 

 668ص1ا یضا ،ج

18

    

 

 ، ج

 

 440- 943ص  1مفتی شفیع، معار ف ا لقرا  ن

19

  

 

 ،ج

 

 454ص  1مفتی شفیع، معار ف ا لقرا  ن

20

   

 

 381ص 1ا یضا،ج

21

ي، 

ت ل

 

حن
ل

 مي ة ا لحرا نی ا 
ن

 

ئ
 بي ا لقاسم بن محمد بن 

 

شلام بن عبد ا للہ بن ا
ل
 حمد بن عبد ا لحليم بن عبد ا 

 

 بو ا لعباس ا

 

ا لدمشقي، مقدمة    ا بن تیمیہ،  تقي ا لدین ا

 

 

 صول 333ص13ا لتفسير ضمن مجموع ا لفتاو ی،ج

 

 ، مقدمة فى ا

 

، بيرو ت

 

ي ة ا لحياہ

 

کت
م
  –ا لتفسير،  ا لناشر: د ا ر  

 

، ج

 

 9ص1لبنان

 

 



 ہ 

 

ز

 

ئ
: ا ی ک تحقیقی جا

 

ج

ہ

 

من

 کو نقل کرنے کا 

 

 میں ا جماعات

 

  تفسیرمعار ف ا لقرا  ن

110 

 

 

 

22

 ا یضا   

23

ز ین: ص   
س
مف
ل

 صول   –، ا لناشر: د ا ر  ا لقلم  83ا لدکتور  صلاج عبد ا لفتاج ا لخالدی،تعریف ا لدا ر سين بمناهج ا 

 

طب عة ا لرا ب عة، فصول فى ا
ل
د مشق. ا 

ز ین: ص  57ا لتفسير: 
س
مف
ل

لاف ا 

 

ت

 

خ
 .16، ا سبات  ا 

24

 صول ا لتفسير،صا بن تیمیہ، مقدمة فى    

 

 صول ا لتفسير، ص 43-  42ا

 

ت ا ر ،فصول فى ا
 ا لط

 

 ،58، مساعد بن سليمان

25

 صول ا لتفسير، ص   

 

، فصول فى ا

 

شلام  83،  صلاج ا لدین ا لخالدی،تعریف ا لدا ر سين ،ص  57مساعد بن سليمان
ل
 حمد بن عبد ا لحليم بن عبد ا 

 

، ا

ز ا ط ا لمستقيم، ص  
لص
 مي ة ،ا قتضاء ا 

ن

 

ئ
.34بن 

 

ي ة ا لرشد،ا لری ا ص

 

کت
م
  ، 

26

ا لتفسير،ص      فى   جماع 

 

ا لا  ز ی، 
ن

 

ض

 

ح
ل

ا لعری ي ة 109ا  ملكة 
م
ل

ا   ،  ی 

 

ا لجور ا بن  د ا ر   ا لتفسير،،  فى  شلف 
ل
ا  لاف 

 

ت

 

خ
،ا   

 

سليمان محمد  صالح  محمد    ،

و د ی ة،ص
سع
ل

 172ا 

27

   

 

 356 - 355ص13ا بن تیمیہ،مقدمة ا لتفسير ضمن مجموع ا لفتاو ی،ج

28

    

 

ج  ،

 

،ا لموا فقات ا لشاطبي  موسی  بن  ز ا هيم 
ئ 
إ إسحاق   بي 

 

ا  ی،    ،77ص3د یکھئے: 

 

ا لجور ا بن  د ر ا   ،ا لاعتصام،  ي 

 

ضن ن
ل

ا  إسماعيل  بن  ا م 

 

ش
ه 
ا لدکتور  

 

 

 جماع فى ا لتفسير،ص 231ص1ج

 

 ز ی،ا لا
ن

 

ض

 

ح
ل

 . 111،112، ا 

29

 ز ی،ا لاجماع فى ا لتفسير،ص  
ن

 

ض

 

ح
ل

 ز  ا لتحریر، ، 111ا 
 شن
ن

 

ی

 مین بن محمود  ا لبخار ی، 

 

ا ہ؛ محمد ا

 

 مير ی ا د س

 

  ا

 

ي، ج  

حلن
ل

 277ص3مصطفى ا لبابي ا 

30

 ا بن تیمیہ، ر سا لة    

 

 بین ا لحق و  ا لباطل ضمن مجموع ا لفتاو ی،ج

 

 356- 355ص 13ا لفرقان

31

   

 

 356 - 355ص13ا بن تیمیہ،مقدمة ا لتفسير ضمن مجموع ا لفتاو ی،ج

32

 ز ی،ا جماع فى ا لتفسير،ص  
ن

 

ض

 

ح
ل

 117ا 

33

 121ا یضا،ص  

34

   

 

 جماع ا لا  صولی ، ص 195ص19ا بن تیمیہ، مجموع ا لفتاو ی،ج

 

 فى ا لا

 

ر  ،نظرہ
ق

 

ش
 ا لا  

 

 جماع فى ا لتفسير،  ، ا 73،  ، عمر بن سليمان

 

 ز ی، ا لا
ن

 

ض

 

ح
ل

36. 

35

 جماع، ص   

 

ح ي ة ا لا
ح
ي، 

 

من ن

 کامل ا لسر

 

ا ن

 

 7ا لدکتور  عدی


